
opusdei.org

Wielki Tydzień – do
końca nas umiłował

Kościół, w sposób mądry i
twórczy, prowadzi nas od
Niedzieli Palmowej do Krzyża i
do Zmartwychwstania.

12-04-2022

Niedziela Palmowa Wielki
Czwartek Wielki Piątek Wielka
Sobota i Wigilia Paschalna

W sercu roku liturgicznego przypada
Misterium Paschalne, Triduum
ukrzyżowanego, zabitego i
zmartwychwstałego Pana. Wokół



tych świętych dni, które dla
większości ludzi przeszły
niezauważone, a które teraz Kościół
celebruje „na całej ziemi[1]”, obraca
się cała historia Zbawienia. Cały rok
liturgiczny, zarys historii Boga z
ludźmi, wypływa z pamiątki, jaką
Kościół zachował z godziny życia
Jezusa, gdy „umiłowawszy swoich na
świecie, do końca ich umiłował”[2].

Kościół w swojej macierzyńskiej
miłości zanurza nas w tych dniach w
kluczowych wydarzeniach naszego
odkupienia: o ile nie będziemy
stawiać oporu, liturgia Wielkiego
Tygodnia poprowadzi nas nabożnie
ku Męce Pańskiej i pobudzi do
czuwania razem z Panem, do
eksplozji radości w Wigilię
Zmartwychwstania. Wiele spośród
obrzędów, jakie przeżywamy w tych
dniach, jest zakorzenionych w
bardzo dawnych tradycjach, ich moc
wypróbowana jest pobożnością



chrześcijan i wiarą świętych z dwóch
tysiącleci.

Niedziela Palmowa

Niedziela Palmowa jest bramą, która
poprzedza Triduum Paschalne i
wprowadza w nie. „Próg Wielkiego
Tygodnia, tak bliska jest już chwila,
w której na Górze Kalwarii dokonało
się odkupienie całej ludzkości. Ten
okres wydaje mi się czasem
szczególnie odpowiednim dla ciebie i
dla mnie, abyśmy rozważyli, w jaki
sposób zbawił nas Jezus, Pan nasz;
abyśmy podziwiali Jego zaiste
niewysłowioną Miłość do biednych
stworzeń ulepionych z ziemskiej
gliny”[3].

Gdy pierwsi wierni słuchali
liturgicznych czytań ewangelicznych
o Męce Pańskiej i homilii głoszonej
przez biskupa, mieli świadomość
uczestniczenia w czymś zgoła
odmiennym od sytuacji widza
jakiegoś przedstawienia: „dla ich



nabożnych serc nie istniała różnica
pomiędzy słuchaniem tego, co
ogłaszano a oglądaniem tego, co się
działo”[4]. W relacjach o Męce
Pańskiej Jezus, wjeżdżając do
Jerozolimy, niejako oficjalnie
przedstawia się jako upragniony i
oczekiwany Mesjasz, poza którym
nie ma zbawienia. Przybywa jako
Król – Zbawiciel do swojego domu.
Niektórzy spośród swoich go nie
przyjęli, ale inni – tak, ogłaszając go
„Błogosławionym”, który przychodzi
w imię Pańskie[5].

Pan, zawsze obecny i działający w
Kościele, co roku urzeczywistnia ten
uroczysty wjazd w liturgii „Niedzieli
Palmowej, czyli Męki Pańskiej”, jak
nazywa ją mszał. Sama jej nazwa
sugeruje dwoistość elementów
triumfalnych i bolesnych. „W tym
dniu – czytamy w rubrykach –
Chrystus wjechał do Jerozolimy, aby
dokonać paschalnego misterium”[6].
Jego przybyciu towarzyszą okrzyki



radości i wiwaty, choć tłumy w tym
momencie nie są jeszcze świadome
prawdziwego celu przybycia Jezusa,
dopiero czeka ludzi bolesne
zderzenie z gorszącym spektaklem
Krzyża. My jednak, w czasie Kościoła,
wiemy już, w którym kierunku
zmierzają kroki Pana – wkracza on
do Jerozolimy by „dokonać
paschalnego misterium”. Dlatego też
dla chrześcijanina, idącego w
procesji z palmami i obwołującego
Jezusa Mesjaszem, nie stanowi
niespodzianki płynne przejście w
bolesny obszar cierpienia Pana.

Liturgia przekazuje nam tę grę cieni i
światła Bożego planu w sposób
obrazowy: Niedziela Palmowa łączy
dwie odrębne celebracje. Obrzędy
wstępne Mszy świętej, dawniej
zwane Wejściem, nie są niczym
innym, jak właśnie procesją, która
kończy się kolektą Mszy:
„Wszechmogący, wieczny Boże,
sprawiłeś – zwracamy się do Boga



Ojca – że nasz Zbawiciel przyjął ciało
i poniósł śmierć na krzyżu”[7]. Tu już
wszystko zapowiada wydarzenia
najbliższych dni.

Wielki Czwartek

Triduum Paschalne rozpoczyna
wieczorna Msza Wieczerzy Pańskiej.
Wielki Czwartek znajduje się niejako
pomiędzy Wielkim Postem, który się
kończy w tym dniu, a Triduum
Paschalnym, które się wówczas
rozpoczyna. Motywem przewodnim
całej wielkoczwartkowej celebracji,
światłem, które ją całą obejmuje jest
Misterium paschalne Chrystusa,
samo serce tego wydarzenia,
urzeczywistniane w znakach
sakramentalnych.

Punktem kulminacyjnym jest tamta
Wieczerza, podczas której Jezus,
zanim ofiarował się na śmierć,
pozostawi Kościołowi testament
swojej miłości, Ofiarę Wiecznego
Przymierza[8].



„Podczas gdy Jezus ustanawiał
Eucharystię, jako wieczną pamiątkę
o Nim i o Jego paschalnej ofierze,
symbolicznie umieścił ten najwyższy
akt Objawienia w świetle
miłosierdzia. W tymże samym
horyzoncie miłosierdzia Jezus
przeszedł przez swoją mękę i śmierć,
świadomy wielkiej tajemnicy miłości,
która wypełniła się na krzyżu”[9].
Liturgia w żywy i autentyczny
sposób wprowadza nas w to
misterium ofiary złożonej przez
Jezusa dla naszego zbawienia.
„Dlatego miłuje Mnie Ojciec, bo Ja
życie moje oddaję, aby je [potem]
znów odzyskać. Nikt Mi go nie
zabiera, lecz Ja od siebie je
oddaję”[10]. Fiat naszego Pana,
stanowiące początek naszego
zbawienia, uobecnia się w liturgii
Kościoła, dlatego też liturgia nie
waha się włączyć nas, w
teraźniejszości, w Ostatnią
Wieczerzę: „Sacratissimam, Deus,
frequentantibus Cenam...” powiada



tekst łaciński ze zwyczajną temu
językowi tendencją do syntezy;
„obchodzimy pamiątkę najświętszej
Wieczerzy”[11].

Jest to „święty dzień, w którym nasz
Pan Jezus Chrystus został za nas
wydany”[12]. Słowa Jezusa:
„odchodzę i przyjdę znów do was.
Pożyteczne jest dla was moje
odejście, bo jeżeli nie odejdę,
Pocieszyciel nie przyjdzie do was, a
jeżeli odejdę, poślę Go do was”[13]
wprowadzają nas w tajemniczy ruch
zwrotny między nieobecnością i
obecnością Pana, który trwa przez
całe Triduum, a po nim, przez całe
życie Kościoła. Dlatego też ani Wielki
Czwartek, ani kolejne dni nie są
czasem tylko i wyłącznie smutku i
żałoby. Postrzeganie świętego
Triduum w taki sposób równałoby
się powrotowi do stanu uczniów
przed Zmartwychwstaniem. „Radość
Wielkiego Czwartku bierze się
właśnie stąd: ze zrozumienia, że



Stwórca okazał bezmiar miłości dla
swoich stworzeń”[14]. Aby ta
nieskończona miłość, osiągająca swój
szczyt w Passze Pana, w Jego
przejściu z tego świata do Ojca,
mogła trwać w tym świecie, Jezus
ofiaruje się nam całkowicie, z ciałem
i krwią, w nowej pamiątce: chlebie i
winie, które stają się „chlebem życia”
i „napojem duchowym”[15]. Pan
poleca też czynić to, co sam właśnie
uczynił, również w przyszłości, na
swoją pamiątkę[16], w ten sposób
powstaje Pascha Kościoła –
Eucharystia.

Dwa momenty celebracji
wielkoczwartkowej stają się bardzo
wymowne, jeśli odniesiemy je
wzajemnie do siebie: obrzęd
umywania nóg i przeniesienie
Najświętszego Sakramentu. Umycie
nóg Dwunastu Apostołom
obwieszcza, na kilka godzin przed
Ukrzyżowaniem, miłość największą:
oddanie swojego życia „za przyjaciół



swoich”[17]. Liturgia odnawia ten
gest, który zupełnie zdumiał
Apostołów, podczas czytania
Ewangelii oraz obrzędu obmywania
nóg wybranym wiernym. Pod koniec
Mszy przeniesienie Najświętszego
Sakramentu na miejsce
przechowania i adoracja wiernych
wyraża pełną miłości odpowiedź
Kościoła na to pokorne pochylenie
się Pana nad stopami Apostołów. Ten
czas cichej modlitwy, który przedłuża
się w noc, zachęca nas do
ponownego przeżywania Modlitwy
Arcykapłańskiej Chrystusa w
Wieczerniku[18].

Wielki Piątek

Rozpoczynając Liturgię Wielkiego
Piątku kapłani padają na twarz (lub
klękają) w miejscu, gdzie zwykle na
początku Mszy całują ołtarz. Jest to
gest szczególnej czci wobec ołtarza,
który jest obnażony, ogołocony ze
wszystkiego, na pamiątkę



Ukrzyżowanego w godzinie Jego
Męki. Milczenie przerywa tkliwa
modlitwa, w której celebrans wzywa
miłosierdzia Bożego: „Reminiscere
miserationum tuarum, Domine” i
prosi Ojca o nieustanną opiekę, dla
której Chrystus przelał za nas swoją
krew, oddał swoje życie[19].

Starożytna tradycja zastrzega na ten
dzień czytanie Męki Pańskiej według
św. Jana, stanowi ono punkt
kulminacyjny dzisiejszej Liturgii
Słowa. Ta relacja ewangeliczna
wywyższa zadziwiający majestat
Chrystusa, który „poddaje się
śmierci, zachowując pełną wolność
Miłości”[20]. Pan odważnie
odpowiada tym, którzy przychodzą
Go pojmać: „Skoro więc rzekł do
nich: «Ja jestem», cofnęli się i upadli
na ziemię”[21]. Potem słyszymy, co
odpowiada Piłatowi: „Królestwo
moje nie jest z tego świata”[22] i
dlatego jego straż nie walczy w Jego
obronie. „Consummatum est –



Wypełniło się”[23] – Pan dopełnia
swojej wierności Ojcu i tak zwycięża
świat[24].

Po czytaniu Męki Pańskiej i
modlitwie powszechnej liturgia
kieruje się ku Lignum Crucis, ku
drzewu Krzyża: chwalebnemu
narzędziu odkupienia ludzi.
Adoracja Krzyża Świętego jest aktem
wiary i ogłoszeniem zwycięstwa
Jezusa nad demonem, grzechem i
śmiercią. Razem z nim zwyciężamy
również i my, chrześcijanie,
ponieważ „tym właśnie
zwycięstwem, które zwyciężyło
świat, jest nasza wiara”[25].

Kościół otacza Krzyż czcią i
szacunkiem. Biskup do ucałowania
Krzyża podchodzi bez ornatu i bez
sygnetu[26], następnie ma miejsce
adoracja wiernych, podczas której
śpiew wysławia zwycięstwo Krzyża:
„Wielbimy Krzyż Twój, Panie Jezu,
wysławiamy Twoje święte



zmartwychwstanie, bo przez drzewo
Krzyża przyszła radość dla całego
świata”[27]. Bóg chce, byśmy
zanurzyli się w tym tajemniczym
połączeniu śmierci i życia. „Nieraz
odczuwamy w sobie to radosne
pragnienie, które kazało Panu
Jezusowi iść do Jerozolimy, kiedy
indziej trwogę agonii zakończoną
dopiero na Kalwarii... Albo też
chwałę Jego triumfu nad śmiercią i
grzechem. Lecz zawsze, zawsze jest
to miłość — radosna, bolesna,
chwalebna miłość — Serca
Jezusowego”[28].

Wielka Sobota i Wigilia Paschalna

Anonimowy tekst chrześcijański
pochodzący ze starożytności zwięźle
opisuje treść tajemnicy, którą Kościół
wspomina w Wielką Sobotę:
zstąpienie Chrystusa do piekieł. „Co
się stało? Wielka cisza spowiła
ziemię; wielka na niej cisza i pustka.
Cisza wielka, bo Król zasnął. Ziemia



się przelękła i zamilkła, bo Bóg
zasnął w ludzkim ciele, a wzbudził
tych, którzy spali od wieków”[29].
Tak, jak w Księdze Rodzaju widzimy,
jak Bóg odpoczywa po zakończeniu
swego stwórczego trudu, teraz Pan
odpoczywa po trudzie odkupienia. I
oto Pascha, która ma zajaśnieć nad
całym światem, „jest świętem
nowego stworzenia”[30]: by
przywrócić nam życie, Pan oddał
swoje życie.

„Jeszcze chwila, a nie będziecie Mnie
widzieć, i znowu chwila, a ujrzycie
Mnie”[31] – mówi Pan do Apostołów
w przeddzień swej Męki. Oczekując
jego powrotu, rozważamy Jego
zstąpienie do ciemności śmierci, w
których wciąż przebywali
sprawiedliwi Starego Przymierza.
Chrystus, niosąc w ręku znak Krzyża
– znak wyzwolenia – budzi ich ze snu
i wprowadza do światła nowego
Królestwa: „Zbudź się, który śpisz!
Nie po to bowiem cię stworzyłem,



abyś pozostawał spętany w
Otchłani”[32]. Za sprawą klasztorów
karolińskich, a więc już od VIII
wieku, rozpowszechniło się w
Europie wspomnienie tej świętej
Soboty, dnia oczekiwania na
Zmartwychwstanie, tak głęboko
przeżywanego przez Matkę Jezusa,
skąd też pochodzi sobotnie
nabożeństwo do Matki Bożej; teraz
jest bardziej niż kiedykolwiek „stella
matutina”[33], gwiazdą zaranną,
która zapowiada przyjście „lucifer
matutinus[34]”, słońce nie znające
zachodu, oriens ex alto[35].

W Wielką Noc z Wielkiej Soboty na
Niedzielę Zmartwychwstania Kościół
gromadzi się na najuroczystszej ze
swoich wigilii, by obchodzić
Zmartwychwstanie Oblubieńca
nieraz nawet do pierwszych godzin
dnia. Celebracja ta stanowi
podstawowe jądro liturgii
chrześcijańskiej w ciągu całego roku.
Przejście od ciemności do światła, od



śmierci do nowego życia w
Zmartwychwstaniu wyraża wielka
różnorodność symboli: ogień,
paschał, woda, kadzidło, muzyka i
dzwonki...

Światło paschału symbolizuje
Chrystusa, światłość świata, która
opromienia i obejmuje wszystko;
ogniem jest Duch Święty, rozpalony
przez Chrystusa w sercach wiernych;
woda oznacza przejście do nowego
życia w Chrystusie, który jest
źródłem życia, wielkanocne
„Alleluja” jest hymnem pielgrzymów
zmierzających do niebieskiego
Jeruzalem; eucharystyczny chleb i
wino są znakiem uczty
eschatologicznej ze
Zmartwychwstałym. Uczestnicząc w
Wigilii Paschalnej, oczyma wiary
dostrzegamy, że to święte
zgromadzenie jest wspólnotą
Zmartwychwstałego, że czas jest
nowym czasem, otwartym na
ostateczne „dziś” Chrystusa



otoczonego chwałą: „haec est dies,
quam fecit Dominus”[36], to jest dzień
nowy, który Pan uczynił, dzień nie
znający zachodu[37].

Felix María Arocena

Tłum. Krzysztof Jasiński

[1]Mszał Rzymski, Trzecia Modlitwa
Eucharystyczna.

[2]J 13,1.

[3]Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
110.

[4]Św. Leon Wielki, Kazanie o Męce
Pańskiej, 52,1.

[5]Por. Mt. 21,9.

[6]Mszał Rzymski, Niedziela
Palmowa czyli Męki Pańskiej, 1.

[7]Mszał Rzymski, Niedziela
Palmowa czyli Męki Pańskiej,
Kolekta.



[8]Por. Mszał Rzymski, Wielki
Czwartek - Msza Wieczerzy Pańskiej,
Kolekta.

[9]Franciszek, Bulla Misericoridae
Vultus, 7.

[10]J 10,17-18.

[11]Mszał Rzymski, Wielki Czwartek -
Msza Wieczerzy Pańskiej, Kolekta.

[12]Mszał Rzymski, Wielki Czwartek -
Msza Wieczerzy Pańskiej,
Zjednoczeni... - tłum. własne.

[13]J 14,28; 16,7.

[14]Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 84.

[15]Mszał Rzymski, Przygotowanie
darów.

[16]Por. 1 Kor 11,23-25.

[17]Por. J 15,13.



[18]Por. J 17.

[19]Por. Mszał Rzymski, Liturgia na
cześć Męki Pańskiej, (modlitwa
wstępna).

[20]Św. Josemaría, Droga Krzyżowa,
Stacja X.

[21]J 18,6.

[22]J 18,36.

[23]J 19,30.

[24]Por. J 16,33.

[25]1 J 5,4.

[26]Por. Ceremoniał liturgicznej
posługi biskupów, 315; 322.

[27]Mszał Rzymski, Liturgia na cześć
Męki Pańskiej, 20

[28]w. Josemaría, Droga Krzyżowa,
Stacja XIV, 3.



[29]Liturgia godzin, Starożytna
homilia na Świętą i Wielką Sobotę,
tom II, Pallottinum 1984, s. 386.

[30]Benedykt XVI, Homilia na Wigilię
Paschalną, 7.04.2012.

31]J 16,16.

[32]Liturgia godzin, op. cit.

[33]Litania Loretańska (por. Syr
50,6).

[34]Mszał Rzymski, Wigilia Paschalna
w Wielką Noc, Orędzie Wielkanocne.

[35]Liturgia Godzin, Hymn 
Benedictus, por. Łk 1,78.

[36]Ps 117 (118), 24.

[37]Por. Mszał Rzymski, Wigilia
Paschalna w Wielką Noc, Orędzie
Wielkanocne.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/wielki-tydzien-do-konca-nas-

umilowal/ (01-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/wielki-tydzien-do-konca-nas-umilowal/
https://opusdei.org/pl-pl/article/wielki-tydzien-do-konca-nas-umilowal/
https://opusdei.org/pl-pl/article/wielki-tydzien-do-konca-nas-umilowal/

	Wielki Tydzień – do końca nas umiłował

