
opusdei.org

Wielki Post – Droga
ku
Zmartwychwstaniu

Kościół zachęca nas, byśmy w
czasie Wielkiego Postu
rozważali w czasie modlitwy
potrzebę nawrócenia,
skierowania naszych kroków
ku Panu. Tekst o Wielkim
Poście należy do cyklu
poświęconego rokowi
liturgicznemu.

02-03-2022



Panie, nasz Boże, spraw, abyśmy z
należytym usposobieniem złożyli
Tobie tę Ofiarę, którą uroczyście
rozpoczynamy zbawienny dla nas
okres Wielkiego Postu"[1]. Liturgia
od pierwszej niedzieli Wielkiego
Postu zdecydowanie określa
charakter tych czterdziestu dni
rozpoczynających się od Środy
Popielcowej. Wielki Post to
kompendium naszego życia, które
całe jest „ciągłym powracaniem do
domu naszego Ojca"[2]. To droga ku
świętom paschalnym, ku Śmierci i
Zmartwychwstaniu Pana, które są
środkiem ciężkości historii świata,
historii każdej kobiety i każdego
mężczyzny – powrotem do wiecznej
Miłości.

W okresie Wielkiego Postu Kościół
pobudza nas na nowo do odnowy
naszego serca i naszych czynów,
byśmy coraz bardziej odkrywali tę
centralną myśl misterium
paschalnego: chodzi o oddanie się w



Boże ręce, „abyśmy przez doroczne
ćwiczenia wielkopostne postępowali
w rozumieniu tajemnicy
Chrystusa"[3].

„Jak zadziwiająca jest ludzka
zdolność zapominania o rzeczach
najwspanialszych, przyzwyczajania
się do tajemnicy! Rozważmy raz
jeszcze w tym Wielkim Poście, że
chrześcijanin nie może być
powierzchowny. Pochłonięty w pełni
swoją codzienną pracą (…) ma być
jednocześnie całkowicie zanurzony
w Bogu, ponieważ jest synem
Bożym"[4]. Jest zatem logiczne, że w
ciągu tych dni będziemy rozważali w
naszej modlitwie potrzebę
nawrócenia, skierowania naszych
kroków ku Panu i oczyszczenia serca
zgodnie ze słowami Psalmisty: Cor
mundum crea in me, Deus, et spiritum
firmum innova in visceribus meis –
Stwórz, o Boże, we mnie serce czyste i
odnów w mojej piersi ducha
niezwyciężonego!" [5]. Są to słowa



psalmu Miserere, którym często
modli się Kościół w tym okresie
liturgicznym, i którym często modlił
się św. Josemaría.

Droga Izraela przez pustynię

Korzenie Wielkiego Postu tkwią
głęboko w kluczowych wydarzeniach
historii Zbawienia, która jest również
nasza historią. Jednym z nich jest
przejście Ludu Wybranego przez
pustynię. Te cztery dekady stanowiły
dla Izraela czas prób i pokus. Jahwe
towarzyszył im niezmiennie i
ukazywał im, że winni mieć oparcie
jedynie w Nim, zmiękczając ich serca
z kamienia[6]. Był to jednocześnie
czas nieustannych łask: choć lud
cierpiał, Bóg pocieszał go, kierował
nim poprzez słowo Mojżesza i karmił
go manną i przepiórkami, dał mu pić
wody ze skały w Meriba[7].

Jakże bliskie są nam pełne czułości
słowa, którymi Bóg skłania
Izraelitów do rozważania sensu ich



długiej wędrówki. „Pamiętaj na
wszystkie drogi, którymi cię
prowadził Pan, Bóg twój, przez te
czterdzieści lat na pustyni, aby cię
utrapić, wypróbować i poznać, co jest
w twym sercu; czy strzeżesz Jego
nakazu, czy też nie. Utrapił cię, dał ci
odczuć głód, żywił cię manną, której
nie znałeś ani ty, ani twoi
przodkowie, bo chciał ci dać poznać,
że nie samym tylko chlebem żyje
człowiek, ale człowiek żyje
wszystkim, co pochodzi z ust
Pana"[8]. Pan kieruje te słowa dziś
również do nas, którzy na pustyni
naszego życia doświadczamy z
pewnością zmęczenia i codziennych
problemów, choć nie brak nam
ojcowskiej troski ze strony Boga,
nieraz objawiającej się
bezinteresowną pomocą naszych
krewnych, przyjaciół czy nawet osób
dobrej woli, które pozostają
anonimowe. Poprzez swoją cudowną
pedagogikę Pan zabiera nas do swego
serca, które jest prawdziwą Ziemią



Obiecaną: „Praebe, fili mi, cor tuum
mihi... Synu, daj mi swe serce, dróg
moich niech strzegą twe oczy"[9].

Wiele wydarzeń opisanych w
Księdze Wyjścia było niejako cieniem
późniejszej rzeczywistości. Na
przykład nie wszyscy, którzy
uczestniczyli w tamtej pielgrzymce,
weszli do Ziemi Obiecanej[10].
Dlatego list do Hebrajczyków, cytując
Psalm 94, z żalem wspomina o
buncie ludu, a jednocześnie sławi
nadejście „nowego Exodusu":
„Wynika więc z tego, że wejdą tam
niektórzy, gdyż ci, którzy wcześniej
otrzymali dobrą nowinę, nie weszli z
powodu [swego] nieposłuszeństwa,
dlatego Bóg na nowo wyznacza
pewien dzień - „dzisiaj" - po upływie
dłuższego czasu, mówiąc przez
Dawida (...): Dziś, jeśli głos Jego
usłyszycie, nie zatwardzajcie serc
waszych![11]. Początkiem owego
„dzisiaj” jest Jezus Chrystus. Poprzez
swoje Wcielenie, swoje życie i swoje



uwielbienie, Pan prowadzi nas do
ostatecznego Exodusu, w którym
następuje doskonałe wypełnienie
obietnic – przygotowuje nam miejsce
w niebie, zdobywa „odpoczynek
szabatu dla ludu Bożego. Kto bowiem
wszedł do Jego odpoczynku,
odpocznie po swych czynach, jak Bóg
po swoich"[12].

Droga Chrystusa przez pustynię

Ewangelia pierwszej niedzieli
Wielkiego Postu ukazuje nam Jezusa,
który na koniec czterdziestu dni
spędzonych na pustyni zechciał
solidarnie z nami być kuszony. Jego
zwycięstwo nad szatanem napełnia
nas nadzieją i świadomością, że z
Nim możemy odnosić zwycięstwa
również w naszej walce
wewnętrznej. Zatem nasze pokusy
nie wzbudzają już w nas niepokoju,
lecz stają się okazją do lepszego
poznania samych siebie i do
głębszego zaufania Bogu.



Odkrywamy że ideał wygodnego
życia jest tylko złudzeniem
prawdziwego szczęścia i razem ze
św. Josemaríą zauważamy, że: „Bez
wątpienia potrzebna jest nowa
przemiana, pełniejsza lojalność,
głębsza pokora, tak aby zmniejszał
się nasz egoizm, a wzrastał w nas
Chrystus, ponieważ „illum oportet
crescere, me autem minui" - potrzeba,
aby On wzrastał, a ja się
umniejszał"[13].

Doświadczenie naszej osobistej
kruchości nie prowadzi do lęku, ale
do postawy pokornej prośby, by
uruchomić naszą wiarę, naszą
nadzieję i naszą miłość. Możemy
powtórzyć za św. Josemaríą słowa,
które on sam często powtarzał:
„Oddal ode mnie, Panie, to, co mnie
oddala od Ciebie"[14]. Z Jezusem
znajdziemy siły do tego, by
zdecydowanie odrzucić pokusę, nie
ustępując przed nią, nie nawiązując z
nią dialogu: „Dobrze zauważcie, jak



odpowiada Jezus. Nie prowadzi On
dialogu z szatanem, jak to uczyniła
Ewa w ziemskim raju. Jezus (…)
postanawia schronić się w Słowie
Bożym i odpowiada mocą tego
Słowa. Pamiętajmy o tym: w chwili
pokusy, naszych pokus, wobec
szatana nie liczą się żadne
argumenty, ale zawsze chroni nas
Słowo Boże! Ono nas ocali"[15].

W tej pewności zwycięstwa, mimo
naszych ograniczeń, utwierdza nas
Ewangelia o Przemienieniu Pańskim,
czytana w Drugą Niedzielę Wielkiego
Postu. Jeśli będziemy umieli
zjednoczyć naszą codzienność z
Krzyżem Pana, będziemy również
mieć udział w Jego chwale. W tym
celu musimy pielęgnować naszą
wiarę, tak jak te postaci
ewangeliczne, które liturgia ukazuje
nam co trzy lata w ostatnie niedziele
Wielkiego Postu: Samarytankę, która
przezwycięża własny grzech, by
rozpoznać w Jezusie Mesjasza, żywą



wodą Ducha Świętego gaszącego jej
pragnienie miłości[16]; niewidomego
od urodzenia, który dojrzał w
Chrystusie Światłość Świata i
pokonał niewiedzę, podczas gdy ci,
którzy według reguł tego świata
widzą, pozostają w istocie ślepi[17];
Łazarza, którego wskrzeszenie
przypomina nam, że Jezus przyszedł,
by dać nam nowe życie[18].
Kontemplacja tych relacji
ewangelicznych stanie się dla nas, z
pomocą świętych, źródłem naszej
modlitwy osobistej, umacniając
intensywną obecność Bożą, o którą w
tych dniach zabiegamy.

Nasza droga pokuty jako dzieci
Bożych

Pokutny sens tego okresu wspomina
m.in. kolekta z Trzeciej Niedzieli
Wielkiego Postu: „Boże, źródło
wszelkiego miłosierdzia i dobroci, Ty
nam wskazałeś jako lekarstwo na
grzechy post, modlitwę i jałmużnę,



przyjmij nasze pokorne przyznanie
się do przewinień, które obciążają
nasze sumienia, i podźwignij nas w
swoim miłosierdziu". Z pokorą tego,
kto uznaje swoją grzeszność
wspólnie z całym Kościołem błagamy
o oczekiwane miłosierdzie Boga Ojca:
by z miłością wejrzał na nasze życie i
odnowił je, obdarowując nas
przebaczeniem.

Proces nawrócenia wymaga podjęcia
określonego wysiłku

z naszej strony. Są nim uczynki
pokutne, do których pobudza nas
liturgia, a które świadczą o zmianie
naszej postawy wobec Boga
(modlitwa), bliźniego (jałmużna) i
siebie samego (post)[19]. To jest ów
„duch pokuty,” o którym mówił św.
Josemaría: „Pokuta oznacza
dokładne wykonanie planu dnia (...).
Czynisz pokutę, kiedy z miłością
podporządkowujesz się swemu
planowi modlitw pomimo



wyczerpania, wewnętrznego chłodu
czy niechęci. Pokuta to traktowanie
zawsze z największą miłością innych
ludzi (...). Pokuta polega na
znoszeniu z dobrym humorem
tysięcy drobnych przeciwności dnia
(...); na spożywaniu z wdzięcznością
tego, co zostanie podane do stołu, bez
grymasów lub kaprysów"[20].

Jesteśmy jednocześnie świadomi, że
na nic się nie przydają działania
czysto zewnętrzne bez łaski Bożej, że
nie możemy identyfikować się z
Chrystusem bez Jego pomocy: „quia
tibi sine te placere non possumus - bo
bez Twojej pomocy nie możemy się
Tobie podobać"[21]. Z Jego
wsparciem staramy się dokonywać
tych czynów „w ukryciu", gdzie widzi
je tylko nasz Ojciec niebieski[22], jak
najczęściej dokonując oczyszczenia
intencji i zabiegając jak najbardziej o
chwałę Bożą i zbawienie wszystkich
ludzi. Św. Jan Apostoł pisze: „kto nie
miłuje brata swego, którego widzi,



nie może miłować Boga, którego nie
widzi"[23]. Są to słowa, które
wzywają nas do głębokiego
rachunku sumienia, bowiem
oddzielenie od siebie tych dwóch
aspektów miłości nie jest możliwe.
Jeśli jesteśmy świadomi, że Bóg nas
obserwuje, poczucie dziecięctwa
Bożego nasyca nasze życie
wewnętrzne i nasze apostolstwo
pełną zaufania synowską skruchą i
szczerym oddaniem tym, którzy nas
otaczają: krewnym, kolegom z pracy,
przyjaciołom.

Sakramentalna droga pokuty

Szczególne znaczenie w naszej
codziennej walce z
nieuporządkowaniem grzechu mają
również sakramenty Pokuty i
Eucharystii. Sakrament pojednania
w oczywisty sposób udoskonala
naszą pokutę wewnętrzną. Wiele tu
zależy od dyspozycji wewnętrznej
penitenta, choć głównym aktorem



jest Bóg, który pobudza nas do
nawrócenia. Poprzez ten sakrament
– prawdziwe „arcydzieło Pana”[24],
jego działanie dociera do naszej
upadłej wolności. Rolę, która tutaj
przypada nam samym, św. Josemaría
przedstawiał następująco:
„Zachęcam, by wszyscy uczynili
praktykowanie licznych aktów
skruchy elementem swojej
pobożności. Zewnętrznym,
praktycznym przejawem tej
pobożności jest szczególna miłość do
Świętego Sakramentu Pokuty"[25], w
którym „przyoblekamy się w Jezusa
Chrystusa i Jego zasługi"[26].

Wielki Post stanowi wspaniałą okazję
do kształtowania tej „szczególnej
miłości” do spowiedzi poprzez
przystępowanie do niej samemu oraz
zachęcanie innych, by z niej
korzystali.

Po rozgrzeszeniu, którego kapłan
udziela w imieniu Boga, „Obrzędy



pokuty” wśród kilku innych
propozycji odesłania penitenta
zawierają następującą: „Męka Jezusa
Chrystusa, naszego Pana,
wstawiennictwo Najświętszej Maryi
Panny i wszystkich Świętych, dobro,
które spełniasz, i cierpienie, które
zniesiesz, niech będą
zadośćuczynieniem za twoje grzechy,
wyjednają ci wzrost łaski i nagrodę
życia wiecznego. Idź w pokoju"[27].
To stara modlitwa, w której kapłan
prosi Boga, by rozszerzył On owoce
sakramentu na całe życie penitenta,
przypominając jednocześnie źródło,
z którego wypływa ta skuteczność:
zasługi niewinnej Ofiary i wszystkich
Świętych.

Tak ojciec powitał w przypowieści
młodszego syna, tak samo po
serdecznym powitaniu nasz Ojciec,
Bóg, zaprasza nas na ucztę[28]. Jakaż
to radość uczestniczyć w Eucharystii,
będąc w pełni czystym! „Kochaj
mocno Pana. Zachowuj w swojej



duszy i umacniaj tę naglącą potrzebę
miłowania Go. Kochaj Boga, w
szczególności teraz, kiedy być może
niektórzy z tych, co trzymają Go w
swoich rękach, nie kochają Go, źle Go
traktują i zaniedbują. Odnoś się
bardzo dobrze do Pana w czasie
Mszy świętej i przez cały dzień!"[29].

Kościół poprzez liturgię zachęca nas,
byśmy w pięknym stylu kroczyli
drogą Wielkiego Postu. Takie
praktyki, jak częste przystępowanie
do sakramentów, systematyczne
rozważanie Słowa Bożego i czyny
pokutne, bez których nie byłoby tej
radości – Laetare Ierusalem! – którą
podkreśla szczególnie czwarta
niedziela[30], uszlachetniają naszą
duszę i przygotowują nas do
intensywnego uczestnictwa w
obchodach Wielkiego Tygodnia, w
których będziemy przeżywać
kulminacyjne momenty ziemskiego
życia Jezusa. „Powinniśmy nasze
życie uczynić życiem i śmiercią



Chrystusa. Umrzeć, umartwiając się i
pokutując, aby Chrystus żył w nas
przez Miłość. Powinniśmy przeto iść
śladami Chrystusa z gorącym
pragnieniem współodkupienia
wszystkich dusz"[31]. Kontemplując
Pana, który oddaje za nas życie,
oczyszczeni z naszych grzechów, na
nowo odkryjemy radość Bożego
zbawienia: „Redde mihi laetitiam
salutaris tui – przywróć mi radość z
Twojego zbawienia"[32].

Alfonso Berlanga

Pobierz PDF format folder (4xA5)

[1] Mszał Rzymski, I Niedziela
Wielkiego Postu, Modlitwa nad
darami.

[2] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 64.

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/7720170301-072910.pdf


[3]Mszał Rzymski, I Niedziela
Wielkiego Postu, Kolekta.

[4] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 65.

[5] Ps 50 (51), 12

[6] Por. Pwt 8,2-5

[7] Por. Wj 15,22 – 17,7

[8] Pwt 8,2-3.

[9] Prz 23,26.

[10] Lb 14,20-22.

[11] Hbr 4,6-7 (por. Ps 94(95),7-8).

[12] Hbr 4,9-10.

[13] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 58.

[14]Notatki ze spotkania rodzinnego,
18 X 1972 (cytat za: A. Sastre, Tiempo
de Caminar [Czas wędrówki], Rialp,
Madrid 1989, s. 353).



[15] Franciszek, Anioł Pański,
9.03.2014.

[16] J 4,5-42 (Lekcjonarz, Trzecia
Niedziela Wielkiego Postu, rok A).

[17] J 9,1-41 (ibidem, Czwarta
Niedziela Wielkiego Postu, rok A).

[18] J 11,1-45 (ibidem, Piąta Niedziela
Wielkiego Postu, rok A).

[19] Por. Katechizm Kościoła
katolickiego, 1434.

[20] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
138.

[21]Mszał Rzymski, Sobota IV
Tygodnia Wielkiego Postu, Kolekta.

[22] Por. Mt 6,6.

[23] 1 J 4,20.

[24] Por. Katechizm Kościoła
katolickiego, 1116.



[25]Notatki z kazania z 26.04.1970
(cyt. za: J. López, E. Burkhart, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría [Życie codzienne i
świętość w nauczaniu Św. Josemaríi],
Rialp, Madrid 2013, tom III, s. 377)

[26] Św. Josemaría, Droga, 310.

[27] Tekst polski za: „Obrzędy
pokuty” dostosowane do zwyczajów
diecezji polskich. Wydanie drugie,
Katowice 1996, Księgarnia Świętego
Jacka, str 41.

[28] Por. Łk 15,22-24.

[29] Św. Josemaría, Kuźnia, 438.

[30] Mszał Rzymski, IV Niedziela
Wielkiego Postu, Antyfona na
wejście, por. Iz 66,10.

[31] Św. Josemaría, Droga Krzyżowa,
Stacja XIV.

[32] Ps 50 (51),41.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/wielki-post-droga-ku-
zmartwychwstaniu/ (05-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/wielki-post-droga-ku-zmartwychwstaniu/
https://opusdei.org/pl-pl/article/wielki-post-droga-ku-zmartwychwstaniu/
https://opusdei.org/pl-pl/article/wielki-post-droga-ku-zmartwychwstaniu/

	Wielki Post – Droga ku Zmartwychwstaniu

