
opusdei.org

Wielki Nieznajomy

Zamieszczamy tekst homilii Św.
Josemarii, wygłoszonej 25 maja
1969 w uroczystość Zesłania
Ducha Świętego.

28-01-2014

To Chrystus przechodzi

Homilia na stronie z dziełami Św.
Josemarii

Dzieje Apostolskie, opowiadając nam
o wydarzeniach owego dnia
Pięćdziesiątnicy, w którym Duch
Święty zstąpił na uczniów naszego
Pana w postaci języków ognia, czynią

https://www.tolle.pl/pozycja/to-chrystus-przechodzi?pp=180
https://www.pismaescrivy.org/book/chrystus_przechodzi-rozdzial-13.htm
https://www.pismaescrivy.org/book/chrystus_przechodzi-rozdzial-13.htm


nas uczestnikami wielkiego
objawienia się mocy Bożej, przez
które Kościół rozpoczął swoją drogę
wśród narodów. Zwycięstwo, które
Chrystus – poprzez swoje
posłuszeństwo, poświęcenie na
Krzyżu i Zmartwychwstanie –
odniósł nad śmiercią i nad grzechem,
objawiło się wówczas w całej swej
boskiej jasności.

Uczniowie, którzy byli już świadkami
chwały Zmartwychwstałego,
doświadczyli w sobie mocy Ducha
Świętego: ich umysły i serca
otworzyły się na nowe światło. Szli
za Chrystusem i przyjmowali z wiarą
Jego naukę, ale nie zawsze byli w
stanie zgłębić do końca jej sens:
konieczne było przyjście Ducha
prawdy, który sprawił, że wszystko
zrozumieli. Wiedzieli, że tylko w
Jezusie mogą znaleźć słowa życia
wiecznego i byli gotowi iść za Nim i
oddać za Niego życie, byli jednak
słabi i kiedy nadeszła godzina próby,



uciekli, zostawili Go samego. W dniu
Pięćdziesiątnicy wszystko to minęło:
Duch Święty, który jest Duchem
męstwa, uczynił ich niezachwianymi,
pewnymi, odważnymi. Słowo
Apostołów, silne i poruszające,
rozbrzmiewa na ulicach i placach
Jerozolimy.

Mężczyźni i kobiety, którzy
przybywszy z najróżniejszych okolic,
zapełniają w tych dniach miasto,
słuchają z zadziwieniem. Partowie i
Medowie, i Elamici, i mieszkańcy
Mezopotamii, Judei oraz Kapadocji,
Pontu i Azji, Frygii oraz Pamfilii,
Egiptu i tych części Libii, które leżą
blisko Cyreny, i przybysze z Rzymu,
Żydzi oraz prozelici, Kreteńczycy i
Arabowie – słyszymy ich głoszących w
naszych językach wielkie dzieła Boże.
Te cuda, które dokonują się na ich
oczach, każą im uważnie słuchać
nauczania Apostołów. Ten sam Duch
Święty, który działa w uczniach Pana



dotknął również ich serc i
poprowadził ich ku wierze.

Św. Łukasz opowiada nam, że po
tym, jak św. Piotr przemówił,
ogłaszając Zmartwychwstanie
Chrystusa, wielu z tych, którzy ich
otaczali, przybliżyło się, pytając: Cóż
mamy czynić, bracia? Apostoł im
odpowiedział: Nawróćcie się i niech
każdy z was ochrzci się w imię Jezusa
Chrystusa na odpuszczenie grzechów
waszych, a weźmiecie w darze Ducha
Świętego. Owego dnia przyłączyło się
do Kościoła – mówi na koniec święty
tekst – około trzech tysięcy osób.

Uroczyste zstąpienie Ducha Świętego
w dniu Pięćdziesiątnicy nie było
wydarzeniem odosobnionym. W 
Dziejach Apostolskich nie ma prawie
strony, na której by się nie mówiło o
Nim i o działaniu, poprzez które
prowadzi, kieruje i ożywia życie i
dzieła pierwotnej wspólnoty
chrześcijańskiej: to z Jego



natchnienia mówi św. Piotr, to On
utwierdza uczniów w wierze, On
przypieczętowuje swoją obecnością
powołanie pogan, On wysyła Szawła
i Barnabę w dalekie strony, aby
otworzyć nowe drogi nauce
Chrystusa. Jednym słowem, Jego
obecność i działanie rządzi
wszystkim.

Aktualność Pięćdziesiątnicy

Ta głęboka rzeczywistość, którą
ukazuje nam tekst Pisma Świętego
nie jest wspomnieniem przeszłości,
złotym wiekiem Kościoła, który
należy do odległej historii. Jest to –
pomimo nędz i grzechów każdego z
nas – także rzeczywistość Kościoła
dzisiejszego i Kościoła wszystkich
czasów. Ja zaś będę prosił Ojca –
oznajmił Pan swoim uczniom – a
innego Pocieszyciela da wam, aby z
wami był na zawsze. Jezus dotrzymał
swych obietnic: zmartwychwstał,
wstąpił do nieba, i w jedności z



Przedwiecznym Ojcem zsyła nam
Ducha Świętego, aby nas uświęcał i
dawał nam życie.

Moc i potęga Boga rozjaśnia oblicze
ziemi. Duch Święty nadal wspomaga
Kościół Chrystusowy, aby był on –
zawsze i we wszystkim – znakiem
podniesionym dla narodów,
zwiastującym ludzkości łaskawość i
miłość Boga. Choćby nasze
ograniczenia były wielkie, my ludzie
możemy z nadzieją spoglądać w
niebo i napełniać się radością: Bóg
nas miłuje i wyzwala nas z naszych
grzechów. Obecność i działanie
Ducha Świętego w Kościele są
gwarancją i zadatkiem wiecznego
szczęścia, tej radości i tego pokoju,
który daje nam Bóg.

My również, tak jak owi pierwsi,
którzy zbliżyli się do św. Piotra w
dniu Pięćdziesiątnicy, zostaliśmy
ochrzczeni. W Chrzcie nasz Ojciec
Bóg wziął w posiadanie nasze życie,



włączył nas w Chrystusa i zesłał nam
Ducha Świętego. Pan, mówi nam
Pismo Święte,zbawił nas przez
obmycie odradzające i odnawiające w
Duchu Świętym, którego wylał na nas
obficie przez Jezusa Chrystusa,
Zbawiciela naszego, abyśmy,
usprawiedliwieni Jego łaską, stali się
w nadziei dziedzicami życia
wiecznego.

Doświadczenie naszej słabości i
naszych błędów, zgorszenie jakie
może wywołać bolesny obraz
małości, a nawet niegodziwości
niektórych z tych, którzy mienią się
chrześcijanami, pozorne
niepowodzenie lub mylne
ukierunkowanie niektórych
przedsięwzięć apostolskich, wszystko
to – doświadczenie rzeczywistości
grzechu i ludzkiej ograniczoności –
może jednak stanowić próbę dla
naszej wiary i sprawić, że pojawi się
pokusa i zwątpienie: gdzie jest moc i
potęga Boga? Jest to chwila, w której



trzeba zareagować, praktykować w
sposób czystszy i bardziej
intensywny naszą nadzieję, a w
związku z tym starać się, aby nasza
wierność była bardziej
niezachwiana.

Pozwólcie, że opowiem o pewnym
zdarzeniu z mojego osobistego życia,
które miało miejsce przed wielu laty.
Pewnego dnia jeden z moich
przyjaciół, o dobrym sercu, ale nie
mający wiary, powiedział mi,
wskazując na mapę świata: Proszę
popatrzeć: od północy do południa, od
wschodu do zachodu. Na co mam
popatrzeć? – zapytałem. Jego
odpowiedź brzmiała: Na porażkę
Chrystusa. Tyle wieków zabiegania o
to, by przeniknąć życie ludzi Jego
nauką i proszę popatrzeć na wyniki...
W pierwszej chwili napełniłem się
smutkiem: rzeczywiście, to wielki ból
rozważyć, że wielu jest jeszcze
takich, którzy nie znają Pana i że
nawet wśród tych, którzy go znają,



wielu jest takich, którzy żyją tak,
jakby Go nie znali.

To wrażenie trwało jednak tylko
przez chwilę, ustępując miejsca
miłości i wdzięczności, gdyż Chrystus
zechciał uczynić każdego człowieka
dobrowolnym współpracownikiem
swojego odkupieńczego dzieła. Nie
odniósł porażki: Jego nauka i Jego
życie nieustannie zapładniają świat.
Dokonane przez Niego odkupienie
jest wystarczające i przeobfite.

Bóg nie chce niewolników, lecz
dzieci, i szanuje naszą wolność.
Zbawienie nadal się dokonuje i my w
nim uczestniczymy: wolą Chrystusa
jest, abyśmy – zgodnie z mocnymi
słowami św. Pawła – w swoim ciele,
w swoim życiu, dopełniali braki
udręk Chrystusa, pro Corpore eius,
quod est Ecclesia, dla dobra Jego
Ciała, którym jest Kościół.

Warto postawić wszystko na jedną
kartę, oddać się całkowicie, aby



odpowiedzieć na miłość i zaufanie,
jakie pokłada w nas Bóg. Warto
przede wszystkim zdecydować się
poważnie potraktować naszą
chrześcijańską wiarę. Odmawiając 
Credo, wyznajemy wiarę w Boga Ojca
Wszechmogącego, w Jego Syna
Jezusa Chrystusa, który umarł i
zmartwychwstał, w Ducha Świętego,
Pana i Ożywiciela. Wyznajemy, że
Kościół, jeden, święty, powszechny i
apostolski, jest Ciałem Chrystusa
ożywianym przez Ducha Świętego.
Cieszymy się z odpuszczenia
grzechów i z nadziei przyszłego
zmartwychwstania. Czy jednak
prawdy te przenikają do głębi
naszego serca, czy może pozostają na
ustach? Boże orędzie zwycięstwa,
radości i pokoju Pięćdziesiątnicy
musi być niezachwianym
fundamentem sposobu myślenia,
działania i życia każdego
chrześcijanina.



Boża moc i ludzka słabość Non est
abbreviata manus Domini, ręka Boża
nie stała się krótsza: Bóg nie jest dziś
mniej potężny niż w innych czasach,
ani też Jego miłość do ludzi nie jest
mniej prawdziwa. Nasza wiara uczy
nas, że całe stworzenie, ruch ziemi i
ciał niebieskich, prawe działania
ludzi i cokolwiek jest pozytywnego w
biegu historii, jednym słowem
wszystko pochodzi od Boga i ku Bogu
jest skierowane.

Działanie Ducha Świętego może
pozostać dla nas niezauważone,
ponieważ Bóg nie daje nam poznać
swoich planów, a grzech człowieka
zniekształca i pomniejsza Boże dary.
Wiara przypomina nam jednak, że
Pan działa nieustannie: to On nas
stworzył i podtrzymuje nas w
istnieniu; On swoją łaską prowadzi
całe stworzenie ku wolności i chwale
dzieci Bożych.



Dlatego też tradycja chrześcijańska
streściła postawę, jaką powinniśmy
przyjąć wobec Ducha Świętego w
jednym jedynym pojęciu: uległość.
Być wrażliwym na to, co Duch Święty
czyni wokół nas i w nas samych: na
charyzmaty, jakie rozdziela, na ruchy
i instytucje, które wzbudza, na
uczucia i decyzje, które z Jego
natchnienia rodzą się w naszych
sercach. Duch Święty realizuje w
świecie dzieła Boże: jest – jak mówi
hymn liturgiczny – dawcą łask,
światłością serc, gościem duszy,
odpoczynkiem w pracy, utuleniem w
płaczu. Bez Jego pomocy nie ma w
człowieku nic niewinnego ani
wartościowego, ponieważ On
obmywa to, co nieczyste, leczy to, co
chore, rozpala to, co zimne, prowadzi
to, co zbłąkane, wiedzie wszystkich
ludzi do przystani zbawienia i
wiecznego szczęścia.

Ta nasza wiara w Ducha Świętego ma
być jednak pełna i całkowita: nie jest



to jakieś mgliste przekonanie o Jego
obecności w świecie, jest to pełne
wdzięczności przyjęcie znaków i
rzeczywistości, z którymi w sposób
szczególny zechciał związać swoją
moc. Kiedy przyjdzie Duch Prawdy –
zapowiedział Jezus – On mnie otoczy
chwałą, ponieważ z mojego weźmie i
wam objawi. Duch Święty jest
Duchem posłanym przez Chrystusa
dla dokonania w nas uświęcenia,
które On nam wysłużył na ziemi.

Nie może być zatem wiary w Ducha
Świętego, jeśli nie ma wiary w
Chrystusa, w naukę Chrystusa, w
sakramenty Chrystusa, w Kościół
Chrystusa. Nie działa w sposób
spójny z wiarą chrześcijańską, nie
wierzy naprawdę w Ducha Świętego
ten, kto nie kocha Kościoła, kto nie
pokłada w nim zaufania, kto lubuje
się w wytykaniu braków i ograniczeń
tych, którzy go reprezentują, kto
osądza go z zewnątrz i nie potrafi
czuć się jego dzieckiem. Przychodzi



mi na myśl rozważanie o tym, jak
niesłychanie istotne i przeobfite jest
działanie Boskiego Pocieszyciela w
czasie, gdy kapłan odnawia ofiarę
Kalwarii, sprawując Mszę świętą na
naszych ołtarzach.

My, chrześcijanie, przechowujemy
wielkie skarby łaski w naczyniach
glinianych; Bóg powierzył swoje dary
kruchej i słabej wolności człowieka i
– chociaż moc Pana rzeczywiście nas
wspomaga – nasza pożądliwość,
nasze wygodnictwo i nasza duma
czasem ją odrzucają i sprawiają, że
popadamy w grzech. Przy wielu
okazjach, od ponad ćwierć wieku,
odmawiając Credo i wyznając swoją
wiarę w boskość jednego, świętego,
powszechnego i apostolskiego
Kościoła, dodaję mimo wszystko. Gdy
wspominam o tym swoim zwyczaju i
ktoś pyta, co mam na myśli,
odpowiadam: twoje i moje grzechy.



Wszystko to jest prawdą, lecz w
żadnym razie nie upoważnia do tego,
by osądzać Kościół na sposób ludzki,
bez teologalnej cnoty wiary,
zwracając uwagę jedynie na większą
lub mniejszą cnotliwość konkretnych
duchownych bądź pewnych
chrześcijan. Takie postępowanie
oznacza zatrzymanie się na tym, co
powierzchowne. Najważniejsze w
Kościele nie jest dostrzeżenie tego,
jaka jest nasza ludzka odpowiedź,
lecz tego, co robi Bóg. To jest właśnie
Kościół: Chrystus obecny wśród nas;
Bóg, który przychodzi do ludzi, aby
ich zbawić, powołując nas poprzez
swoje objawienie, uświęcając nas
swoją łaską, podtrzymując nas
poprzez swoją nieustanną pomoc w
małych i wielkich potyczkach
codziennego życia.

Może dojść do tego, że nie będziemy
mieć zaufania do ludzi, a każdy z nas
powinien nie mieć zaufania do
samego siebie i wieńczyć każdy dzień



słowami mea culpa, głębokim i
szczerym aktem skruchy. Ale nie
mamy prawa wątpić w Boga. A
wątpienie w Kościół, w jego Boskie
pochodzenie, w zbawczą skuteczność
Jego nauczania i Sakramentów jest
wątpieniem w samego Boga i
niepełną wiarą w prawdziwość
przyjścia Ducha Świętego.

Przed ukrzyżowaniem Chrystusa –
pisze św. Jan Chryzostom – nie było
żadnego pojednania. A kiedy nie było
pojednania, nie był też posłany Duch
Święty... Nieobecność Ducha Świętego
była znakiem Bożego gniewu. Teraz,
kiedy widzisz Go w pełni posłanym,
nie wątp w pojednanie. Jeśliby jednak
zapytali: Gdzie jest teraz Duch Święty?
Można by mówić o Jego obecności,
kiedy dokonywały się cuda, kiedy
wskrzeszano z martwych i
uzdrawiano trędowatych. Jak
dowiedzieć się teraz, że jest naprawdę
obecny? Nie martwcie się. Wykażę
wam, że Duch Święty także teraz jest



wśród nas obecny... Gdyby nie istniał
Duch Święty, nie moglibyśmy
powiedzieć: Panie, Jezu, ponieważ
nikt nie może wzywać Jezusa jako
Pana, jeśli nie ma w nim Ducha
Świętego (1 Kor 12, 3). Gdyby nie
istniał Duch Święty, nie moglibyśmy
się modlić z ufnością, a przecież
modląc się, mówimy: Ojcze nasz,
który jesteś w niebie (Mt 6, 9). Gdyby
nie istniał Duch Święty, nie
moglibyśmy nazywać Boga Ojcem.
Skąd to wiemy? Ponieważ Apostoł
uczy nas: Na dowód tego, że jesteście
synami, Bóg wysłał do serc naszych
Ducha Syna swego, który woła: Abba,
Ojcze! (Ga 4, 6).

Kiedy więc wzywasz Boga Ojca
pamiętaj, że to Duch Święty poruszył
twoją duszę i dał ci tę modlitwę.
Gdyby nie istniał Duch Święty, w
Kościele nie byłoby żadnego słowa
mądrości ani nauki, ponieważ jest
napisane: dany jest przez Ducha dar
mądrości słowa (1 Kor 12, 8)... Gdyby



Duch Święty nie był obecny, nie
istniałby Kościół. Skoro jednak
Kościół istnieje, pewne jest, że nie
brakuje Ducha Świętego.

Powtarzam, że pomimo ludzkich
braków i ograniczeń, Kościół jest
właśnie znakiem i w pewien sposób –
nie w ścisłym sensie, w jakim
dogmatyka definiuje istotę siedmiu
sakramentów Nowego Przymierza –
uniwersalnym sakramentem
obecności Boga w świecie. Być
chrześcijaninem znaczy być
odrodzonym przez Boga i posłanym
do ludzi, aby głosić im zbawienie.
Gdybyśmy mieli mocną i żywą wiarę,
i gdybyśmy odważnie głosili
Chrystusa, zobaczylibyśmy, że na
naszych oczach dokonują się cuda
podobne do tych z czasów
apostolskich.

Bo dzisiaj również odzyskują wzrok
ślepi, którzy utracili zdolność
patrzenia w niebo i kontemplowania



wspaniałości Bożych; odzyskują
swobodę chromi i ułomni,
skrępowani swoimi namiętnościami,
których serca nie umiały już kochać;
przywraca się słuch głuchym, którzy
nie chcieli nic wiedzieć o Bogu;
sprawia się też, że zaczynają mówić
niemi, których język był na uwięzi,
gdyż nie chcieli wyznać swoich
porażek; wskrzesza się martwych, w
których grzech zniszczył życie. Raz
jeszcze doświadczamy, że żywe jest
Słowo Boże, skuteczne i ostrzejsze niż
wszelki miecz obosieczny, i podobnie
jak pierwsi wierni chrześcijańscy
cieszymy się, podziwiając moc Ducha
Świętego i Jego działanie w umysłach
i woli stworzeń.

Ukazywać Chrystusa

Postrzegam wszystkie zdarzenia – te
z życia każdego człowieka i w
pewien sposób te ważne punkty
zwrotne historii – jako kolejne
wezwania, jakie Bóg kieruje do ludzi,



aby stawili czoła prawdzie; a także
jako okazje dla nas, chrześcijan,
abyśmy przez swoje czyny i słowa,
wspierani łaską, głosili Ducha, do
którego przynależymy.

Każde pokolenie chrześcijan
powinno odkupiać, powinno
uświęcać swoje własne czasy: w tym
celu musi rozumieć i dzielić
pragnienia innych ludzi podobnych
sobie, aby ukazywać im, przy
pomocy daru języków, jak powinni
odpowiedzieć na działanie Ducha
Świętego, na nieustanne wylewanie
się bogactw Bożego Serca. My
chrześcijanie mamy w tych dniach
głosić światu, z którego pochodzimy i
w którym żyjemy, stare i nowe
orędzie Ewangelii.

Nie jest prawdą, jakoby wszyscy
dzisiejsi ludzie – tak w ogóle, razem
wzięci – byli zamknięci albo obojętni
na to, czego wiara chrześcijańska
naucza na temat przeznaczenia i



istnienia człowieka; nie jest też
prawdą, że ludzie w tych czasach
zajmują się tylko sprawami tej ziemi
i że nie obchodzi ich patrzenie w
niebo. Chociaż nie brak ideologii,
które są zamknięte – ani osób, które
je podtrzymują – istnieją w naszych
czasach wzniosłe pragnienia i
postawy niegodziwe, bohaterstwo i
tchórzostwo, nadzieje i
rozczarowania; osoby, które marzą o
nowym, sprawiedliwszym i bardziej
ludzkim świecie oraz inne, które –
może zawiedzione porażką swych
pierwszych ideałów – szukają
ucieczki w egoizmie dążącym
wyłącznie do własnego spokoju, albo
w trwaniu w błędzie.

Wszystkim tym mężczyznom i
wszystkim tym kobietom,
gdziekolwiek się znajdują, w ich
chwilach uniesienia lub w
momentach kryzysu i porażki,
powinniśmy zanieść uroczyste i
stanowcze przesłanie św. Piotra,



wygłoszone w dniach, które
nastąpiły po Pięćdziesiątnicy: Jezus
jest kamieniem węgielnym,
Odkupicielem, jest wszystkim w
naszym życiu, ponieważ poza Nim 
nie dano ludziom pod niebem żadnego
innego imienia, w którym moglibyśmy
być zbawieni.

Powiedziałbym, że wśród darów
Ducha Świętego znajduje się jeden,
którego wszyscy chrześcijanie
potrzebują w sposób szczególny: dar
mądrości, który pozwalając nam
poznać Boga i zasmakować w Nim,
daje nam zdolność osądzania w
sposób prawdziwy sytuacji i spraw
tego życia. Gdybyśmy byli
konsekwentni w naszej wierze, to
spoglądając dookoła siebie i
kontemplując obraz historii i świata,
musielibyśmy poczuć, że w naszym
sercu budzą się te same uczucia,
które ożywiały serce Jezusa: a widząc
tłumy ludzi, litował się nad nimi, bo



byli znękani i porzuceni, jak owce nie
mające pasterza.

Nie chodzi o to, że chrześcijanin nie
dostrzega tego wszystkiego, co w
ludzkiej kondycji dobre, że nie
docenia godziwych radości, że nie
podziela ziemskich pragnień i
ideałów. Przeciwnie, odczuwa to
wszystko w samym wnętrzu swojej
duszy i podziela to, i przeżywa w
sposób szczególnie dogłębny, jako że
lepiej niż ktokolwiek zna głębokości
ludzkiego ducha.

Wiara chrześcijańska nie osłabia
ducha ani nie ogranicza szlachetnych
dążeń duszy, ponieważ je wzmacnia,
ukazując ich prawdziwy i najbardziej
autentyczny sens: nie jesteśmy
przeznaczeni do jakiegokolwiek
szczęścia, gdyż zostaliśmy powołani
do zgłębienia wewnętrznego życia
Boga, do poznania i miłowania Boga
Ojca, Boga Syna i Boga Ducha
Świętego, a w Trójcy i w Jedności



Boga, wszystkich aniołów i
wszystkich ludzi.

Oto wielka zuchwałość wiary
chrześcijańskiej: głosić wartość i
godność ludzkiej natury i twierdzić,
że dzięki łasce, która wynosi nas do
porządku nadprzyrodzonego,
zostaliśmy stworzeni do osiągnięcia
godności dzieci Bożych.
Rzeczywiście, niepojęta byłaby to
zuchwałość, gdyby nie opierała się
na zbawczym postanowieniu Boga
Ojca i gdyby nie została
przypieczętowana krwią Chrystusa, i
gdyby nie umacniało jej i nie
umożliwiało nieustanne działanie
Ducha Świętego.

Mamy żyć wiarą, wzrastać w wierze
do takiego stopnia, by o każdym z
nas, o każdym chrześcijaninie,
można było powiedzieć to, co napisał
przed wiekami jeden z wielkich
Doktorów Kościoła Wschodniego: 
podobnie jak przezroczyste, jasne



ciała pod wpływem promieni światła
stają się błyszczące i promieniują
blaskiem, dusze wyniesione i
oświecone przez Ducha Świętego
również stają się duchowe i
przekazują innym światło łaski. Od
Ducha Świętego pochodzi poznanie
rzeczy przyszłych, zrozumienie
tajemnic, pojęcie ukrytych prawd,
rozdzielanie darów, bycie obywatelem
nieba, rozmowa z aniołami. Od Niego
pochodzi radość, która nigdy się nie
kończy, wytrwanie w Bogu,
podobieństwo do Boga i
najwznioślejsza rzecz, o jakiej można
pomyśleć: stanie się Bogiem.

Świadomość wielkości godności
ludzkiej – wynikającej w sposób
najwznioślejszy, niewypowiedziany,
z naszego synostwa Bożego,
otrzymanego poprzez łaskę – wraz z
pokorą stanowi u chrześcijanina
jedno, gdyż to nie nasze siły nas
zbawiają i dają nam życie, lecz łaska
Boża. O tej prawdzie nie można



nigdy zapominać, ponieważ wówczas
przebóstwienie zostałoby wypaczone
i przemieniłoby się w zarozumiałość,
w pychę i – prędzej czy później – w
załamanie duchowe spowodowane
doświadczeniem własnej małości i
słabości.

Czy odważę się powiedzieć: jestem
święty? – pyta św. Augustyn. Gdybym
powiedział „święty” jako uświęcający
i nie potrzebujący nikogo, kto by mnie
uświęcał, byłbym pyszałkiem i
kłamcą. Jeśli jednak przez „święty”
rozumiemy kogoś uświęconego, jak to
można przeczytać w Księdze
Kapłańskiej: bądźcie święci, bo ja,
Bóg, jestem święty, wówczas również
ciało Chrystusa, aż do ostatniego
człowieka zamieszkującego krańce
ziemi, wraz ze swoją Głową i
podlegając swojej Głowie, niech
śmiało mówi: jestem święty.

Kochajcie Trzecią Osobą Trójcy
Przenajświętszej: nasłuchujcie w



swoim wnętrzu Bożych poruszeń –
tych zachęt, tych upomnień –
przemierzajcie ziemię w świetle
rozlanym w waszej duszy: a Bóg
nadziei napełni nas wszelkiego
rodzaju pokojem, aby ta nadzieja
zawsze coraz bardziej w nas
wzrastała, dzięki mocy Ducha
Świętego.

Obcowanie z Duchem Świętym

Żyć według Ducha Świętego to żyć
wiarą, nadzieją i miłością; pozwolić,
aby Bóg wziął nas w posiadanie i
przemienił do głębi nasze serca, aby
uczynić je na swoją miarę. Dojrzałe,
głębokie i prężne życie
chrześcijańskie jest czymś, czego się
nie improwizuje, gdyż jest owocem
wzrastania w nas łaski Bożej. Dzieje
Apostolskie opisują życie pierwotnej
gminy chrześcijańskiej krótkim, ale
pełnym treści zdaniem: Trwali oni w
nauce Apostołów i we wspólnocie, w
łamaniu chleba i w modlitwach.



Tak żyli pierwsi chrześcijanie i tak
powinniśmy żyć my. Rozważanie
nauki wiary, żeby ją sobie przyswoić,
spotykanie się z Chrystusem w
Eucharystii, osobisty dialog –
modlitwa bez anonimowości –
twarzą w twarz z Bogiem powinny
stanowić najgłębszą istotę naszego
postępowania. Jeśli tego zabraknie,
to być może będzie pełna erudycji
refleksja, większa lub mniejsza
aktywność, nabożeństwa i praktyki.
Nie będzie jednak autentycznego
życia chrześcijańskiego, gdyż
zabraknie utożsamienia z
Chrystusem, prawdziwego
uczestnictwa w boskim dziele
zbawienia.

Ta nauka stosuje się do każdego
chrześcijanina, ponieważ wszyscy
zostaliśmy jednakowo powołani do
świętości. Nie ma chrześcijan drugiej
kategorii, zobowiązanych do
praktykowania jedynie spłyconej
wersji Ewangelii: wszyscy



przyjęliśmy ten sam Chrzest i chociaż
istnieje szeroka różnorodność
charyzmatów i ludzkich sytuacji,
jeden i ten sam jest Duch, który
rozdziela Boże dary, jedna i ta sama
wiara, jedna i ta sama nadzieja,
jedna i ta sama miłość.

Możemy więc potraktować pytanie
postawione przez Apostoła jako
skierowane do nas: Czyż nie wiecie,
żeście świątynią Boga i że Duch Boży
mieszka w was?, i przyjąć je jako
zaproszenie do bardziej osobistego i
bezpośredniego obcowania z Bogiem.
Niestety Pocieszyciel jest dla wielu
chrześcijan Wielkim Nieznajomym:
imieniem, które się wymawia, ale
które nie odnosi się do Kogoś
konkretnego – jednej z trzech Osób
Jedynego Boga – z kim się rozmawia i
kim się żyje.

Tymczasem trzeba, abyśmy obcowali
z Nim z wytrwałą prostotą i z
ufnością, tak jak poprzez liturgię



uczy nas Kościół. Wówczas poznamy
lepiej naszego Pana, a zarazem
zdamy sobie pełniej sprawę z
niezmierzonego daru, jaki stanowi
nazywanie się chrześcijaninem:
dostrzeżemy całą wielkość i całą
prawdę tego przebóstwienia, tego
uczestnictwa w życiu Bożym, o
którym mówiłem już wcześniej.

Ponieważ Duch Święty nie jest
artystą, który szkicuje w nas Bożą
substancję tak, jakby On sam był
czymś od niej różnym, nie w ten
sposób prowadzi nas do
podobieństwa z Bogiem; On sam,
który jest Bogiem i od Boga pochodzi,
odciska się w sercach, które Go
przyjmują jak pieczęć na wosku i w
ten sposób, poprzez udzielanie
samego siebie i podobieństwo nadaje
naturze ponownie piękno boskiego
wzoru i przywraca w człowieku obraz
Boga.Dla skonkretyzowania,
chociażby w sposób bardzo ogólny,
stylu życia, który pozwoli nam



obcować z Duchem Świętym – a wraz
z Nim z Ojcem i z Synem – i żyć w
zażyłości z Pocieszycielem – możemy
skupić się na trzech podstawowych
zasadach: uległość – powtarzam –
życie modlitwą i zjednoczenie z
Krzyżem.

Po pierwsze uległość, ponieważ Duch
Święty jest tym, który poprzez swoje
natchnienia nadaje nadprzyrodzony
ton naszym myślom, pragnieniom i
uczynkom. To On skłania nas do
przyjęcia nauki Chrystusa i do
dogłębnego jej przyswojenia, On daje
nam światło do uświadomienia sobie
naszego osobistego powołania oraz
siłę do wypełnienia wszystkiego,
czego oczekuje Bóg. Jeśli będziemy
ulegli wobec Ducha Świętego, obraz
Chrystusa będzie w nas coraz
wyraźniejszy i z każdym dniem
będziemy się coraz bardziej
przybliżać do Boga Ojca. Albowiem
wszyscy ci, których prowadzi Duch
Boży, są synami Bożymi.



Jeśli pozwolimy prowadzić się tej
zasadzie witalnej, która jest w nas
obecna, a którą jest Duch Święty,
nasza żywotność duchowa będzie
wzrastać i oddamy się w ręce Boże z
taką samą spontanicznością i
ufnością, z jaką dziecko rzuca się w
objęcia swego ojca. Jeśli się nie
odmienicie i nie staniecie jak dzieci,
nie wejdziecie do królestwa
niebieskiego – powiedział Pan. Stara
droga dziecięctwa w życiu
wewnętrznym, zawsze aktualna, nie
jest ani miękkością charakteru, ani
brakiem ludzkiej dojrzałości: jest
dojrzałością nadprzyrodzoną, która
pozwala nam zgłębić cuda Bożej
miłości, uznać własną małość i
utożsamić w pełni swoją wolę z wolą
Bożą.

Po drugie życie modlitwą, ponieważ
oddanie, posłuszeństwo, łagodność
chrześcijanina rodzą się z miłości i
ku miłości są skierowane. A miłość
prowadzi do obcowania, do



rozmowy, do przyjaźni. Życie
chrześcijańskie wymaga stałego
dialogu z Bogiem Trójjedynym, i to
właśnie do tej zażyłości prowadzi nas
Duch Święty. Kto zaś z ludzi zna to, co
ludzkie, jeżeli nie duch, który jest w
człowieku? Podobnie i tego, co Boskie
nie zna nikt, tylko Duch Boży. Jeśli
będziemy mieć nieustanną więź z
Duchem Świętym, my również
staniemy się ludźmi duchowymi,
będziemy się czuć braćmi Chrystusa i
dziećmi Boga, do którego bez
wahania będziemy się zwracać jako
do Ojca, który jest nasz.

Przyzwyczajmy się do częstego
obcowania z Duchem Świętym, bo to
On ma nas uświęcić: do ufania Mu,
do proszenia Go o pomoc, do
odczuwania Jego bliskości. W ten
sposób nasze biedne serce będzie się
powiększać, będziemy mieć większe
pragnienie miłowania Boga, a przez
Niego, wszystkich stworzeń. I w
naszym życiu powtórzy się końcowa



wizja z Apokalipsy: duch i
oblubienica, Duch Święty i Kościół – i
każdy chrześcijanin – którzy
zwracają się do Jezusa, do Chrystusa,
i proszą Go, aby przybył, aby
pozostał z nami na zawsze.

W końcu zjednoczenie z Krzyżem,
ponieważ w życiu Chrystusa
Kalwaria poprzedziła
Zmartwychwstanie i
Pięćdziesiątnicę, i ten sam proces
powinien powtórzyć się w życiu
każdego chrześcijanina: Jesteśmy –
mówi nam św. Paweł – 
współdziedzicami Chrystusa; skoro
wspólnie z Nim cierpimy to po to, by
wspólnie mieć udział w chwale. Duch
Święty jest owocem Krzyża,
całkowitego oddania się Bogu,
szukania wyłącznie Jego chwały i
wyrzeczenia się w pełni siebie
samego.

Tylko wtedy, gdy człowiek będąc
wierny łasce, decyduje się umieścić



w centrum swojej duszy Krzyż,
zapierając się samego siebie z miłości
do Boga, będąc rzeczywiście
oderwanym od egoizmu i wszelkiej
złudnej ludzkiej pewności – to
znaczy, kiedy prawdziwie żyje wiarą
– wtedy i tylko wtedy otrzymuje
pełnię wielkiego ognia, wielkiego
światła, wielkiego pocieszenia Ducha
Świętego.

Wtedy też przychodzi do duszy ten
pokój i ta wolność, którą zdobył dla
nas Chrystus, a które są nam
przekazywane poprzez łaskę Ducha
Świętego. Owocem zaś Ducha jest:
miłość, radość, pokój, cierpliwość,
uprzejmość, dobroć, wierność,
łagodność, opanowanie: a gdzie jest
Duch Pański – tam wolność.

Pośród ograniczeń towarzyszących
nieodłącznie naszej obecnej sytuacji
(ponieważ grzech w jakiś sposób
jeszcze w nas zamieszkuje),
chrześcijanin dostrzega z nową



jasnością całe bogactwo swojego
synostwa Bożego, kiedy czuje się w
pełni wolny, ponieważ zajmuje się
sprawami swojego Ojca, kiedy jego
radość staje się nieustanna, gdyż nic
nie jest w stanie zniszczyć jego
nadziei.

Poza tym właśnie wtedy jest zdolny
podziwiać również całe piękno i
wszystkie cuda ziemi, doceniać całe
bogactwo i całe dobro, miłować z
całą stałością i czystością, do jakiej
zostało stworzone ludzkie serce.
Wtedy żal z powodu grzechu nie
przemienia się nigdy w gorzki gest
rozpaczy czy wyniosłości, ponieważ
skrucha i znajomość ludzkiej słabości
prowadzi go do utożsamienia się na
nowo z odkupieńczymi pragnieniami
Chrystusa i do odczuwania w sposób
głębszy solidarności z wszystkimi
ludźmi. Wtedy też w końcu
chrześcijanin doświadcza w sobie w
sposób pewny mocy Ducha Świętego,
tak iż własne upadki go nie



przytłaczają: ponieważ są
zaproszeniem do rozpoczęcia na
nowo i do bycia dalej wiernym
świadkiem Chrystusa na wszystkich
ziemskich drogach, pomimo
osobistych nędz, które w tych
przypadkach są zwykle lekkimi
uchybieniami i tylko w niewielkim
stopniu zaciemniają duszę; a gdyby
nawet były ciężkie, to po
przystąpieniu ze skruchą do
Sakramentu Pokuty, powraca Boży
pokój i znowu jest się dobrym
świadkiem Jego miłosierdzia.

Takie jest, mówiąc krótko, bogactwo
wiary, życie chrześcijanina, jeśli
pozwala on się prowadzić Duchowi
Świętemu, co z ledwością da się
przełożyć na ubogie, ludzkie słowa.
Nie mogę więc zakończyć w inny
sposób, jak powtarzając jako własną
prośbę zawartą w jednym ze
śpiewów liturgicznych na święto
Pięćdziesiątnicy, będącą jakby echem
nieustającej modlitwy całego



Kościoła: Przybądź Duchu Święty,
nawiedź nasze umysły, napełnij
niebieską łaską serca, któreś raczył
stworzyć. Spraw przez swoją naukę,
abyśmy wiedzieli o Ojcu, pozwól nam
poznać także i Syna, i uczyń, abyśmy
wiecznie wierzyli w Ciebie, Duchu,
który od Obu pochodzisz.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/wielki-nieznajomy/
(21-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/wielki-nieznajomy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/wielki-nieznajomy/

	Wielki Nieznajomy

