
opusdei.org

Wielkanoc:
Zmartwychwstałem i
zawsze jestem z Tobą

Okres Wielkanocny, wybuch
radości, trwa od Wigilii
Paschalnej do niedzieli Zesłania
Ducha Świętego. W ciągu tych
pięćdziesięciu dni Kościół
włącza nas w swoją radość ze
zwycięstwa Pana nad śmiercią.
Chrystus żyje i wychodzi nam
na spotkanie.

17-04-2022



„Pójdźcie błogosławieni Ojca mojego,
weźcie w posiadanie królestwo,
przygotowane dla was od założenia
świata. Alleluja”[1]. Okres
wielkanocny zapowiada szczęście,
jakie Jezus Chrystus zdobył dla nas
swoim zwycięstwem nad śmiercią.
Pan „został wydany za nasze grzechy
i wskrzeszony z martwych dla
naszego usprawiedliwienia”[2], aby,
gdy trwamy w Nim, radość nasza
była pełna[3].

W całym roku liturgicznym to
właśnie okres paschalny jest
okresem „mocnym” par excellence,
ponieważ chrześcijańska nowina jest
głoszona z radością, zaś siła tej
radości wypływa ze zbawienia
dokonanego przez Pana w Jego
„Passze”, Jego przejściu od śmierci do
nowego życia. „Okres wielkanocny
jest czasem radości, radości, która
nie ogranicza się tylko do tej części
roku liturgicznego, lecz w każdej
chwili jest obecna w sercu



chrześcijanina. Ponieważ Chrystus
żyje: Chrystus nie jest postacią, która
przeminęła, która istniała w jakiejś
epoce i odeszła, pozostawiając nam
wspaniałe wspomnienie i
przykład”[4].

To, czego tylko „wybrani uprzednio
przez Boga na świadków”[5] mogli
doświadczyć, gdy Zmartwychwstały
im się objawiał, obecnie
otrzymujemy w liturgii, która
sprawia, że i my przeżywamy te
Tajemnice, tak jak nauczał Papież św.
Leon Wielki: „wszystko, co związane
jest z naszym Odkupicielem, a
niegdyś było widzialne, teraz stało
się obrzędem sakramentalnym”[6].
Wymowny jest zwyczaj
praktykowany przez chrześcijan na
Wschodzie, którzy, świadomi tej
rzeczywistości, od poranka niedzieli
Zmartwychwstania pozdrawiają się
pocałunkiem wielkanocnym:
„Christos anest?” - Chrystus



zmartwychwstał - «alethōs anestē»,
prawdziwie zmartwychwstał.

Liturgia łacińska, która w świętą,
sobotnią noc wykrzykuje swą radość
w hymnie Exultet, w wielkanocną
niedzielę ujmuje ją w pięknym
introicie „Resurrexi”:
„Zmartwychwstałem i zawsze jestem
z Tobą, położyłeś na mnie swą rękę,
przedziwna jest Twoja wiedza” [7].
W usta Pana wkładamy delikatnie, w
formie serdecznej modlitwy Syna do
Ojca, niewysłowionego
doświadczenia Zmartwychwstania,
jakie stało się Jego udziałem o
niedzielnym brzasku. Św. Josemaría
w swoim nauczaniu następującymi
słowami zachęcał nas do tego, byśmy
zbliżając się do Chrystusa traktowali
Go jako kogoś nam współczesnego
„Chciałem przypomnieć, chociażby
pokrótce, niektóre aspekty tego
aktualnego życia Chrystusa - Iesus
Christus heri et hodie; ipse et in
sécula -tu bowiem leży fundament



całego życia chrześcijańskiego”[8].
Pan chce, byśmy Go traktowali i
rozmawiali o Nim nie w czasie
przeszłym, jak to się czyni w
odniesieniu do wspomnień, ale
dostrzegając Jego „dziś”, Jego
teraźniejszość, Jego obecność.

Wielkanocna Pięćdziesiątnica

O wiele wcześniej, niż wyznaczono
Wielki Post i inne okresy liturgiczne,
wspólnota chrześcijańska świętowała
już tę pięćdziesiątnicę radości. Ten,
kto w tych dniach nie okazywał
swojej radości, był uznawany za
kogoś, kto nie zrozumiał istoty wiary,
ponieważ „Z Jezusem Chrystusem
rodzi się zawsze i odradza
radość”[9]. Święto to, tak rozszerzone
w czasie, wskazuje nam, do jakiego
stopnia „cierpień teraźniejszych nie
można stawiać na równi z chwałą,
która ma się w nas objawić”[10]. W
okresie tym Kościół już przeżywa
radość, którą sprawia mu Pan, coś



czego: „ani oko nie widziało, ani
ucho nie słyszało, ani serce
człowieka nie zdołało pojąć”[11].

To eschatologiczne rozumienie
zapowiedzi Nieba przejawia się w
stosowanej od wieków praktyce
rezygnowania na Okres Wielkanocny
z czytań liturgicznych ze Starego
Testamentu. O ile całe Stare
Przymierze stanowi przygotowanie,
to Pięćdziesiątnica wielkanocna
celebruje rzeczywistość Królestwa
Bożego już obecnego. W Passze
wszystko zostało uczynione nowe i
nie potrzeba już przenośni tam, gdzie
wszystko jest spełnione. Dlatego w
okresie wielkanocnym liturgia
ogłasza obok czwartej Ewangelii
Dzieje Apostolskie i księgę
Apokalipsy: księgi światła,
szczególnie odpowiadające
duchowości tego okresu.

Chrześcijańscy autorzy, tak
wschodni, jak i zachodni, cały okres



Pięćdziesiątnicy uznawali za jeden,
rozszerzony dzień świąteczny.
Dlatego niedziel tego okresu nie
nazywamy „drugą, trzecią, czwartą...
po Wielkanocy”, ale niedzielami po
prostu „Wielkanocnymi.” Cały okres
wielkanocny jest niejako jedną,
wielką niedzielą, niedzielą, która
wszystkie niedziele czyni Dniami
Pańskimi. Podobnie niedziela
Pięćdziesiątnicy nie jest kolejnym
świętem, ale dniem zakończenia
wspaniałego święta Wielkiej Nocy.

Gdy zaczęto obchodzić okres
Wielkiego Postu, w niektórych
tradycyjnych, kościelnych hymnach
liturgicznych zaczęto recytować
„alleluja” w tonacji pożegnania. Zaś
liturgia wielkanocna raduje się tym
śpiewem, bo jest on zapowiedzią
„pieśni nowej”, którą będą śpiewać w
Niebie ochrzczeni[12], już teraz
mający świadomość tego, że
zmartwychwstają z Chrystusem.
Dlatego też w okresie wielkanocnym



tak w refrenie psalmu
responsoryjnego, jak i na koniec
antyfon Mszy często powtarza się tę
aklamację, składającą się z
bezokolicznika hebrajskiego
czasownika „hallal” - wysławiać – i
imienia Bożego „Jahwe”.

„O błogosławione Alleluja nieba! -
Mówi w jednej ze swoich homilii św.
Augustyn. Nie ma już trwogi, nie ma
przeciwnika! Żadnego
nieprzyjaciela! Żadnego przyjaciela
utraconego! Tam, w górze
rozbrzmiewa chwała Bogu, i tutaj na
ziemi, chwała Bogu! Wychwalanie
pełne lęku tutaj, tam zaś bez
niepokoju. Tutaj śpiewający musi
umrzeć, tam żyć będzie na zawsze.
Tutaj śpiewa w nadziei, tam
posiadając. Tutaj jest to Alleluja
drogi, tam Alleluja ojczyzny” [13].
Św. Hieronim pisze, że w Palestynie
w pierwszych wiekach
chrześcijaństwa okrzyk ten stał się
tak popularny, że oracze na polach,



mówili od czasu do czasu: „alleluja!”
I wioślarze, którzy łodziami
przeprawiali podróżnych, z jednego
brzegu rzeki na drugi, gdy mijali się,
krzyczeli: „alleluja!” „Głęboka i
szczera radość porywa w tych
tygodniach okresu wielkanocnego
Kościół; jest ona tym, co nasz Pan
pragnął pozostawić chrześcijanom
jako swoje dziedzictwo (…); jest pełna
nadprzyrodzonej treści, której nic i
nikt nie może nam odebrać, o ile
sami na to nie pozwolimy”[14].

Oktawa Wielkanocy

„Osiem początkowych dni Okresu
Wielkanocnego stanowią Oktawę
Wielkanocy. Obchodzi się je jako
uroczystości Pańskie”[15]. Niegdyś
podczas tej Oktawy biskup Rzymu
odprawiał „stationes”, by
przedstawić nowo ochrzczonym
triumf tych świętych, szczególnie
istotnych w życiu chrześcijańskim
Miasta. Była to swego rodzaju lekcja



„geografii wiary”, w ramach której
przedstawiano chrześcijański Rzym
jako rekonstrukcję Jeruzalem
Pańskiego. Nawiedzano poszczególne
rzymskie bazyliki: statio Wigilii
Paschalnej miało miejsce u św. Jana
na Lateranie, niedzielne u Matki
Boskiej Większej, poniedziałkowe u
św. Piotra na Watykanie, we wtorek
u św. Pawła Za Murami, w środę u
św. Wawrzyńca Za Murami, w
czwartek u św. Apostołów, w piątek u
Matki Boskiej ad Martyres i w sobotę
znów u św. Jana na Lateranie.

Czytania liturgiczne w tych dniach
odpowiadały miejscom celebracji. I
tak np. w środę, gdy statio
odprawiano u św. Wawrzyńca Za
Murami, odczytywano Ewangelię o
rozżarzonych węglach[16], co
stanowiło oczywiste nawiązanie do
popularnej rzymskiej tradycji,
zgodnie z którą diakon Wawrzyniec
został zamęczony przez spalenie na
ruszcie. W sobotę oktawy nowo



ochrzczeni zdejmowali alby, w które
zostali odziani podczas chrztu, w
Wigilię Paschalną. Pierwszym
czytaniem było zatem napomnienie
św. Piotra rozpoczynające się od
słów: „deponentes igitur omnem
malitiam…”[17] - odrzuciwszy więc
wszelkie zło...

Ojcowie Kościoła często określali
niedzielę mianem „dnia ósmego”
sytuując ją w ten sposób poza cyklem
siedmiu dni, by symbolizowała
zarazem początek czasu i jego kres w
„przyszłym wieku” [18]. Dlatego też
starożytne chrzcielnice, jak ta z
bazyliki laterańskiej, miały
ośmiokątny kształt. Katechumeni
wychodzili z kąpieli chrzcielnej ku
rozpoczęciu nowego życia,
otwierającego się już na ów ósmy
dzień, na niedzielę, która się nie
kończy. W ten sposób każda
niedziela przypomina nam, że nasze
życie przebiega już w okresie
Zmartwychwstania.



Wniebowstąpienie i Zesłanie
Ducha Świętego

„Przez swoje Wniebowstąpienie
zmartwychwstały Chrystus kieruje
wzrok Apostołów, a także nasz wzrok
ku wysokościom Nieba, by pokazać
nam, że celem naszej pielgrzymki
jest Ojciec”[19]. Rozpoczyna się okres
nowej obecności Pana: wydaje się, że
przebywa On bardziej w ukryciu, ale
jest w pewien sposób bliżej nas.
Rozpoczyna się liturgii, która cała
jest wielką modlitwą do Ojca, przez
Syna, w Duchu Świętym, modlitwą
płynącą „łagodnym, szerokim
nurtem” [20].

Jezus znika Apostołom z oczu, być
może z początku smucą się oni i
milczą. „Nie wiadomo, czy wówczas
zdawali sobie sprawę z tego, że
właśnie otwierał się przed nimi
najwspanialszy, nieskończony
horyzont, ostateczny cel ziemskiego
pielgrzymowania człowieka. Być



może zrozumieli to dopiero wtedy,
gdy zostali oświeceni przez Ducha
Świętego w dniu Pięćdziesiątnicy” 
[21].

„Wszechmogący, wieczny Boże, Ty
chciałeś, aby obchód świąt
paschalnych objął okres
Pięćdziesiątnicy...” [22]. Kościół uczy
nas rozpoznawać w tej liczbie
wymowny język objawienia. Liczba
50 odnosiła się do dwóch ważnych w
życiu religijnym Izraela cykli: do
święta Pięćdziesiątnicy,
przypadającego w siedem tygodni po
rozpoczęciu zbioru pszenicy; i do
święta jubileuszu ogłaszającego rok
święty przypadający co pięćdziesiąt
lat – rok Bogu poświęcony, w którym
każdy odzyskiwał swoją własność i
każdy mógł wrócić do swej
rodziny[23]. W czasie Kościoła
„obchód świąt paschalnych”
obejmuje pięćdziesiąt dni po
Zmartwychwstaniu Pańskim, do
przyjścia Ducha Świętego w Zielone



Święta. Jeżeli Wielki Post w języku
liturgii oznacza nawrócenie się całą
naszą duszą, całym naszym umysłem
i całym naszym sercem, do Boga, to
Wielkanoc oznacza nowe życie
„współzmartwychwstałych” z
Chrystusem. „Igitur, si consurrexistis
Christo, que sursum sunt quérite...
Jeśliście więc razem z Chrystusem
powstali z martwych, szukajcie tego,
co w górze, gdzie przebywa Chrystus
zasiadając po prawicy Boga” [24].

Gdy dopełnia się te pięćdziesiąt dni,
„docieramy do szczytu dóbr i stolicy
wszystkich świąt”[25], ponieważ
Zielone Święta, nierozdzielnie
połączone z Wielkanocą, są niczym
„Matka wszystkich świąt”. „Zbierzcie
– mówił Tertulian – wszystkie wasze
święta razem, a nie sięgną one
pięćdziesiątnicy Zesłania Ducha
Świętego”[26]. Bowiem
Pięćdziesiątnica jest niedzielą
zamykającą święto, niedzielą pełni.
W Uroczystości tej przeżywamy z



zachwytem uobecnianie przez Boga,
poprzez dar liturgii, daru Ducha
Świętego, którego udzielił u zarania
rodzącego się Kościoła.

Jeśli podczas Wniebowstąpienia
Jezus „wzniósł się do nieba, aby dać
nam udział w swoim bóstwie”[27], to
dziś, w dniu Pięćdziesiątnicy, Pan,
zasiadając po prawicy Ojca, udziela
Kościołowi daru swojego boskiego
życia przez tchnienie Pocieszyciela,
„owocu Krzyża"[28]. Św. Josemaría
sam trwał w świadomości tej
nieustannej obecności i nas do tego
zachęcał: „Pomóż mi modlić się o
nową Pięćdziesiątnicę, która by
jeszcze raz rozpaliła ziemię”[29].

W tym kontekście rozumiemy
dlaczego św. Josemaría chciał
rozpoczynać określone środki
formacyjne Dzieła od modlitwy,
której się używa m.in. we Mszy
wotywnej o Duchu Świętym „Deus,
qui corda fidelium Sancti Spiritus



illustratione docuisti, da nobis in
eodem Spiritu recta sapere, et de eius
semper consolatione gaudere” [30].
Słowami liturgii prosimy Boga Ojca o
to, by Duch Święty uczynił nas
zdolnymi do poszanowania, do
„skosztowania” sensu spraw Bożych i
prośmy także, byśmy korzystali z
krzepiącej rady „Wielkiego
Nieznajomego”[31]. Bo świat
„potrzebuje odwagi, nadziei, wiary i
wytrwałości uczniów Chrystusa.
Świat potrzebuje owoców, darów
Ducha Świętego, jakie wymienia św.
Paweł: «miłości, radości, pokoju,
cierpliwości, uprzejmości, dobroci,
wierności, łagodności,
opanowania» (Ga 5, 22). Dar Ducha
Świętego został udzielony obficie
Kościołowi i każdemu z nas, abyśmy
mogli żyć z prawdziwą wiarą,
miłością wyrażającą się w
uczynkach, abyśmy mogli rozsiewać
ziarna pojednania i pokoju” [32].

Félix María Arocena



tłum. Krzysztof Jasiński

[1] Mszał Rzymski, Środa w Oktawie
Wielkanocy, Antyfona na wejście. Por.
Mt 25, 34.

[2] Rz 4,25.

[3] Por. J 15,9-11.

[4] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 102.

[5] Dz 10,41.

[6] Św. Leon Wielki, Kazanie, 74, 2.

[7] Mszał Rzymski, Niedziela
Zmartwychwstania, Antyfona na
wejście. Por. Ps 138 (139) 18.5-6.

[8] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 102, por. Hbr 13,8.



[9] Franciszek, Adhortacja Apostolska
Evangelii Gaudium, 1.

[10] Rz 8,18.

[11] 1 Kor 2,9.

[12] Por. Ap 5,9.

[13] Św. Augustyn, Kazania, 256, 3.

[14] Bł. Álvaro, Caminar con Jesús,
Cristiandad: Madrid, 2014, str. 197.

[15] Mszał Rzymski, Ogólne normy
roku liturgicznego.

[16] J 21,9

[17] 1 P 2,1

[18] Por. Św. Jan Paweł II, List
Apostolski Dies Domini, 26.

[19] Franciszek, Regina Coeli, 1 VI
2014.

[20] Św. Josemaría, Droga, 145.



[21] Benedykt XVI, Homilia na
Błoniach Krakowskich, 28 maja 2006.

[22] Mszał Rzymski, Wigilia Zesłania
Ducha Świętego, kolekta.

[23] Por. Kpł 23,15-22; Lb 28,26-31; 
Kpł 25, 1-22.

[24] Kol 3,1.

[25] Św. Jan Chryzostom, Homilia II
na Świętą Pięćdziesiątnicę (PG 50,
463).

[26] Tertulian, O bałwochwalstwie, 14
(PL 1, 683).

[27] Mszał Rzymski, Uroczystość
Wniebowstąpienia Pańskiego, 1.
Prefacja o Wniebowstąpieniu.

[28] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 96.

[29] Św. Josemaría, Bruzda, 213.



[30] Mszał Rzymski, Msza wotywna o
Duchu Świętym, kolekta.

[31] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 127-138.

[32] Franciszek, Homilia na Zesłanie
Ducha Świętego, 24 V 2015.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/wielkanoc-
zmartwychwstalem-i-zawsze-jestem-z-

toba/ (10-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/wielkanoc-zmartwychwstalem-i-zawsze-jestem-z-toba/
https://opusdei.org/pl-pl/article/wielkanoc-zmartwychwstalem-i-zawsze-jestem-z-toba/
https://opusdei.org/pl-pl/article/wielkanoc-zmartwychwstalem-i-zawsze-jestem-z-toba/
https://opusdei.org/pl-pl/article/wielkanoc-zmartwychwstalem-i-zawsze-jestem-z-toba/

	Wielkanoc: Zmartwychwstałem i zawsze jestem z Tobą

