
opusdei.org

„Większy niż twoje
serce” - Skrucha i
pojednanie

Tylko Bóg jest większy niż
nasze serce, więc tylko On może
je uzdrowić, pojednać nas z
Nim dogłębnie.

10-09-2024

Fascynacja, którą Jezus wzbudził u
swoich współczesnych, wynikała po
części z jego zdolności do leczenia
nieuleczalnych. Pan wzbudzał
również wielkie zainteresowanie z
powodu zaskakującej natury



niektórych z Jego cudów, z powodu
mocy i oryginalności Jego nauk, i z
powodu tego, że był sympatyczny i
pogodny, oraz ponieważ widziano w
nim Mesjasza obiecanego im w
Piśmie Świętym. Ale wielu zbliżało
się do Niego przede wszystkim ze
względu na cuda, których dokonywał
wobec chorych. Rozeszła się wieść,
że trędowaci, paralitycy, niewidomi,
głuchoniemi czy osoby mające
problemy z poruszaniem się są
uzdrawiani dzięki Jego słowom i
gestom.

Ten tajemniczy lekarz uzdrawiał
owszem ciała, ale aby pokazać
więcej: swoją moc uzdrawiania dusz.
Pan Jezus dokonuje pojednania
człowieka z Bogiem tak, jak mógł to
zrobić tylko Bóg: przychodzi, aby
uzdrowić dogłębnie nasze serca. „Cóż
jest łatwiej powiedzieć: "Odpuszczają
ci się twoje grzechy", czy powiedzieć:
"Wstań i chodź"? Lecz abyście
wiedzieli, że Syn Człowieczy ma na



ziemi władzę odpuszczania
grzechów» - rzekł do
sparaliżowanego: «Mówię ci, wstań,
weź swoje łoże i idź do domu!»” (Łk
5, 23-24). Pan jest zainteresowany
przede wszystkim uzdrowieniem nas
z naszej wewnętrznej ślepoty;
ślepoty, która uniemożliwia nam
uświadomienie sobie, że wszystko od
Niego otrzymujemy; chce uzdrowić
naszą głupotę, naszą niezdolność do
definitywnego wyrzeczenia się zła;
głuchotę, która uniemożliwia nam
słuchanie głosu Boga i potrzeb
bliźniego. Uleczyć co nas paraliżuje
w dążeniu do tego by być prawdziwie
wolnymi; oczyścić z trądu, który
sprawia, że czujemy się niegodni
Boga, a przecież On nigdy nie
przestaje nas szukać. Każda chwila
życia Chrystusa, a zwłaszcza Jego
męka i zmartwychwstanie, objawia
Jego pragnienie uzdrawiania.
Wszystko, czego On potrzebuje, to
znaleźć to samo pragnienie w nas.
Uzdrowienie jest możliwe tylko



wtedy, gdy nie ukrywamy naszej
rany przed Tym, który ma moc
uzdrowić.

Bóg jest większy niż nasze serce

«Wszystko zaś to pochodzi od Boga,
który pojednał nas z sobą przez
Chrystusa i zlecił na posługę
jednania» – pisze święty Paweł do
mieszkańców Koryntu - «w
Chrystusie Bóg jednał z sobą świat,
nie poczytując ludziom ich grzechów,
nam zaś przekazując słowo
jednania» (2 Kor 5, 18-19). Wczesne
wspólnoty chrześcijańskie, być może
w kontraście do okrutnej praktyki
społecznej, która je otaczała,
zrozumiały, że pojednanie z Bogiem i
innymi ludźmi jest darem, który
może pochodzić tylko z góry. Zdali
sobie sprawę, że nie da się
„wywołać” Bożego przebaczenia
poprzez pokutę czy akty
zadośćuczynienia, ale można jedynie



z wdzięcznością przyjąć darmowy
dar - „łaskę” - którą On nam oferuje.

Łatwo jest nam, nie zdając sobie
nawet z tego sprawy, zastosować do
Bożego przebaczenia, aż nazbyt
ludzką logikę przebaczenia. Dla
mentalności ściśle prawniczej ważna
jest zapłata kary, kwota, którą należy
zwrócić, wysiłek powrotu do
równowagi sprzed szkody. Ale to
właśnie tę logikę, wraz z ukrytą
rozpaczą, jaką może ona wzbudzić w
tych, którzy nie mają możliwości
zadośćuczynienia, Jezus przyszedł
przezwyciężyć. „Spójrz, jak głębokie
miłosierdzie tkwi w sprawiedliwości
Bożej! – Bo ludzkie trybunały
wymierzają karę temu, kto przyznał
się do winy, natomiast trybunał Boży
udziela przebaczenia"[1].

Również Pierwszy List świętego Jana
opowiada o tej pocieszającej
nowinie, posługując się słowami,
które mogą nas napełnić pokojem: «i



uspokoimy przed Nim nasze serce. A
jeśli nasze serce oskarża nas, to Bóg
jest większy od naszego serca i zna
wszystko» (1 J 3, 19-20). Jezus wciąż
powtarza, że przyszedł, aby nas
zbawić, a nie aby nas potępić[2] ale
mimo to łatwo mogą pojawić się w
naszym wnętrzu głosy, które próbują
nas zaniepokoić: głos słabej nadziei,
która zachęca nas, byśmy się poddali,
ponieważ nie do końca wierzymy, że
Bóg może wszystko przebaczyć, lub
pychy, która nie może znieść tego, że
ponownie widzimy naszą słabość.

Papież zachęca nas, byśmy
odpowiedzieli na te głosy tak: „Ty,
siostro, bracie, jeśli twoje grzechy cię
przerażają, jeśli twoja przeszłość cię
niepokoi, jeśli twoje rany się nie goją,
jeśli ciągłe upadki cię zniechęcają i
wydaje ci się, że straciłeś nadzieję,
proszę, nie bój się. Bóg zna twoje
słabości i jest większy od twoich
błędów. Bóg jest większy od naszych
grzechów, jest znacznie większy!



Prosi cię o jedno: nie trzymaj w sobie
swoich słabości, swoich nieszczęść;
zanieś je do Niego, złóż je w Nim, a
zmienią się z powodów do rozpaczy
w szansę na zmartwychwstanie”[3].

W tym samym duchu święty
Josemaría zachęca nas do
przyjrzenia się postaciom, które
zbliżają się do Jezusa, świadome, że
nie mają możliwości zapłacenia
rachunku za swoje uzdrowienie, ani
fizyczne, ani duchowe. Ale to
przekonanie otwiera drzwi do
prawdziwego życia duchowego, do
przestrzeni bezinteresowności, w
której to ta «łaska» jest
najważniejsza: «Czy sądzisz, że wiele
masz grzechów, że Pan nie będzie
mógł cię wysłuchać? Nie jest tak, bo
ma wnętrzności miłosierdzia (...).
Przypomnijcie sobie, co mówi święty
Mateusz, opowiadając o tym, jak
przed Jezusem stawiają paralityka.
Ów chory nie mówi nic, tylko
przebywa w obecności Boga. A



Chrystus, wzruszony skruchą,
cierpieniem tego człowieka, który
wie, że na nic nie zasługuje,
natychmiast reaguje ze zwyczajnym
dla siebie miłosierdziem: Ufaj, synu!
Odpuszczają ci się twoje grzechy”[4].

Uzdrów mnie, Panie, z tego, co jest
przede mną ukryte

Przekonanie, że Bóg zawsze nam
przebacza, rozbrzmiewa również w
sercu Psalmisty: „Grzech mój
wyznałem Tobie i nie ukryłem mej
winy. Rzekłem: «Wyznaję
nieprawość moją wobec Pana», a Tyś
darował winę mego grzechu” (Ps 32,
5). W ten sposób dochodzimy do
tajemnicy Mszy Świętej: aby
zjednoczyć się z Krzyżem Jezusa, aby
wejść w Jego pełną miłości
przemianę całego zła w historii,
zaczynamy od pokornego uznania
naszej winy; I bijemy się przy tym w
piersi, jakby chcąc obudzić nasze
serca[5].



W tym dążeniu do wyznawania
naszych grzechów, zarówno
świadomych, jak i nieświadomych,
niektórzy próbowali dostrzec
możliwy brak równowagi
psychicznej lub chęć noszenia
niepotrzebnych ciężarów na duszy.
W rzeczywistości, chociaż czasem
istnieją skrupulanckie tendencje,
które blokują rozwój życia
wewnętrznego, istnieje również
zdrowe poczucie winy, niezbędne do
otwarcia serca. Wolność istnieje
tylko tam, gdzie istnieje
odpowiedzialność, gdzie nasze
działania są traktowane poważnie.
Każdy proces duchowego wzrostu
wymaga realistycznego spojrzenia na
nasze własne czyny, nawet te, które
budzą w nas niepokój lub wyrzuty
sumienia. Musimy zobaczyć, razem z
Bogiem, nasze myśli, słowa, czyny
lub zaniechania[6]: aby zrozumieć,
gdzie mogliśmy zranić - lub, co
gorsza, potraktować obojętnie - Boga
i innych; gdzie skrzywdziliśmy



siebie, pozwalając chwastom rosnąć
w naszych duszach. Bo tylko prawda
nas wyzwala (por. J 8, 32), zwłaszcza
prawda o naszym własnym życiu.

W tym zadaniu musimy unikać
trzech pokus:

po pierwsze, pokusy pomniejszania
naszej winy poprzez powierzchowny
rachunek sumienia lub poprzez
unikanie wewnętrznego milczenia, w
którym Duch Święty oczekuje na nas,
aby ukazać nam naszą prawdę;

po drugie, przerzucania winy na
innych lub na okoliczności, tak że
zwykle wyglądamy jak ofiary, lub
jakbyśmy nigdy nikogo nie
skrzywdzili;

i wreszcie pokusa, która wydaje się
przeciwieństwem poprzedniej, ale
która prowadzi do tego samego
jałowego samozadowolenia: ta, która
odwraca naszą skruchę od Boga i
innych, aby skupić się na naszej



zranionej dumie, na fakcie, że
ponownie zawiedliśmy samych
siebie.

„Kto jednak dostrzega swoje błędy?
Oczyść mnie od tych, które są skryte
przede mną. Także od pychy broń
swojego sługę, niech nie panuje nade
mną! Wtedy będę bez skazy i wolny
od wielkiego występku” (Ps 19,
13-14). U podstaw zdrowego poczucia
winy nie leży postawa kogoś kto
«kompletuje sobie obsesyjnie
nienaganny życiorys»[7] ale pokora
kogoś, kto chce odkryć, co oddala go
od Boga, co tworzy podział w jego
duszy i wokół niego, co
powstrzymuje go przed dawaniem i
otrzymywaniem miłości. Nie
wyznajemy naszej „niedoskonałości”,
ale naszą obojętność lub brak uczuć,
które przejawiają się w konkretnych
szczegółach: „Czy był jakiś grymas
niezadowolenia, czy było we mnie
coś, co mogłoby Cię zaboleć, Panie,
Miłości moja?”[8]. Z takiej postawy



może wypływać światło, które
prowadzi nas do spokojnego
odkrywania prawdy o sobie: do
spojrzenia w głębię naszego serca,
gdzie Królestwo Boże już tam jest,
chcąc w nas utorować sobie drogę
(por. Łk 17, 21). Zdrowe poczucie
winy jest sprzymierzeńcem w
naszym pragnieniu bycia bardziej
Bożym; katalizatorem naszych
„kolejnych nawróceń”[9], pod
warunkiem, że będziemy pamiętać,
że bez Niego nic nie możemy zrobić.

Sakrament, który przywraca
piękno światu

Święty Augustyn powiedział, że
„Kościół to świat pojednany [mundus
reconciliatus]”.[10] W ten sposób
rozwija się rodzina Boża „jednając
ludzi z Bogiem. Na tym polega wielka
misja apostolska wszystkich”[11]. A
sakrament pojednania jest jednym z
ośrodków nerwowych tego wielkiego
ruchu odbudowy, niesienia pokoju,



przebaczenia. Jest to najlepsze
miejsce, w którym możemy z
dystansu spojrzeć na naszą winę;
tam zdajemy sobie sprawę, że
chociaż jesteśmy grzesznikami, nie
jesteśmy naszym grzechem; i że
przed Ojcem, który kocha nas
bezwarunkowo, nie musimy niczego
ukrywać. Sakrament pojednania
pomaga nam zmierzyć się z naszą
słabością, naszymi sprzecznościami,
naszymi ranami i pokazać je
jedynemu Lekarzowi, który może je
uleczyć. Święty Paweł czynił to z
niezachwianą pewnością:
«Najchętniej więc będę się chlubił z
moich słabości, aby zamieszkała we
mnie moc Chrystusa.» (2 Kor 12, 9).

Ufność ta idzie jednak w parze ze
skruchą, cierpieniem serca z powodu
zła, które znajduję w sobie: „Obmyj
mnie zupełnie z mojej winy i oczyść
mnie z grzechu mojego! Uznaję
bowiem moją nieprawość, a grzech
mój jest zawsze przede mną" (Ps 51,



4-5). Tradycja katolicka zwykle
rozróżnia dwa rodzaje żalu: ten,
który wynika z miłości do Boga - żal
za odrzucenie miłości Trójcy Świętej,
czyli najważniejszych Osób w moim
życiu; albo ten, który wynika
pośrednio ze zrozumienia krzywdy
wyrządzonej przez grzech, jego
duchowych konsekwencji lub
zaufania do mądrości Kościoła[12].
Pierwszy z nich nazywa się «żalem
doskonałym»: poprzez niego Bóg
przebacza nam grzechy, nawet
ciężkie, o ile postanawiamy w miarę
możliwości skorzystać z sakramentu
pojednania. Drugim jest tak zwany
«żal niedoskonały»; Jest to również
dar Boży, który rozpoczyna drogę
duchową, ponieważ uzdalnia nas do
otrzymania przebaczenia grzechów
w sakramencie. Akty skruchy, które
mogą być krótkimi,
improwizowanymi modlitwami w
ciągu dnia – Przepraszam Jezu! –
budzą żal w sercu; przygotowują nas



do przyjęcia i obfitszego udziału w
Bożym miłosierdziu.

Katechizm Kościoła przypomina nam
również, że oprócz sakramentu
pokuty, jedynego miejsca, w którym
Jezus uwalnia nas od grzechów
ciężkich, możemy również otrzymać
w inny sposób pojednanie za inne
grzechy. Pismo Święte i Ojcowie
Kościoła wymieniają wśród nich
«wysiłki podejmowane w celu
pojednania się z bliźnim, łzy pokuty,
troskę o zbawienie bliźniego
wstawiennictwo świętych i
praktykowanie miłości, która
"zakrywa wiele grzechów" (1 P 4,
8)»[13]. Kościół nie omieszkuje jednak
zalecać spowiedzi sakramentalnej
nawet w przypadku tych mniej
poważnych wykroczeń. Święty Paweł
VI przypomniał, że «częsta spowiedź
jest najbogatszym źródłem
uświęcenia, pokoju i radości».[14] A
święty Josemaría: „Przystępujcie co
tydzień – i zawsze, kiedy zajdzie



potrzeba, jednakże bez poddawania
się skrupułom — do świętego
sakramentu pokuty, sakramentu
Bożego przebaczenia (...). Odkryjmy
świat w nowej, radosnej
perspektywie. Piękny i czysty
wyszedł on z rąk Bożych, a jeśli
zdolni będziemy do szczerej skruchy,
przywrócimy go w pierwotnej
piękności Bogu”[15].

Częsta spowiedź pozwala nam
oczyścić nasze serca i nie pozwala
nam przyzwyczaić się do naszego
oziębłości, do naszego oporu wobec
Bożej miłości. Benedykt XVI
powiedział kiedyś: „To prawda, że
nasze grzechy są zazwyczaj takie
same, ale sprzątamy przecież nasze
mieszkania, nasze pokoje
przynajmniej raz w tygodniu, nawet
jeśli brudzą się zawsze tak samo. Aby
żyć w czystości, aby zaczynać od
nowa. Inaczej brud, nawet jeśli go
nie widać, coraz bardziej się
gromadzi. Podobnie jest z duszą, ze



mną; jeśli nigdy się nie spowiadam,
zaniedbuję duszę i w rezultacie
jestem z siebie zawsze zadowolony, i
przestaję rozumieć, że muszę
pracować nad sobą, abym stawał się
lepszy, że muszę robić postępy. A to
oczyszczenie duszy, które Jezus nam
daje w sakramencie spowiedzi,
sprawia, że nasze sumienie staje się
bardziej wrażliwe, otwarte, a tym
samym pomaga nam dojrzewać
duchowo i jako ludzie”[16].

„Sakrament Pojednania musi
ponownie odnaleźć swoje centralne
miejsce w życiu chrześcijańskim”[17]

napisał Papież Franciszek. Poza
leczeniem wielkich ran jest on
koniecznym sprzymierzeńcem w
codziennym życiu chrześcijańskim:
pomaga nam coraz lepiej poznawać
samych siebie i poznawać miłosierne
Serce Boga. Nie przezwyciężymy od
razu wszystkich nawyków i
skłonności, które prowadzą nas do
zła: łaska liczy na historię, a z naszą



trzeba coś zrobić[18]. Dlatego bez
nierealistycznych oczekiwań, które
mogą sprawić, że zwątpimy z
powodu naszych słabości, a nawet w
łaskę, zawsze wpatrujmy się w
Jezusa; nie zaniedbujmy zwracania
się do Tego, który chce i może nas
uzdrowić. Ponieważ życie duchowe
to „ciągłe zaczynanie i rozpoczynanie
od nowa — umyślnie powtarzam to
aż do znudzenia. — Rozpoczynanie
od nowa? Tak! Ilekroć czynisz akt
skruchy”[19]

Andrés Cárdenas Matute

[1] Droga, 309.

[2] Por. np. J 3, 17; 12,47.

[3] Franciszek, Homilia, 25 marca
2022 r.

[4] Przyjaciele Boga, 253.

[5] Por. Mszał Rzymski, Obrzędy
Wstępne.

https://escriva.org/pl/camino/309/
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/homilies/2022/documents/20220325_omelia-penitenza.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/homilies/2022/documents/20220325_omelia-penitenza.html


[6] Ibíd.

[7] To Chrystus przechodzi,75.

[8] Kuźnia, 494.

[9] To Chrystus przechodzi,57.

[10] Św. Augustyn, Kazanie 96, n. 8.

[11] F. Ocáriz, Słowo od Prałata, 21
października 2023 r.

[12] Por. Katechizm Kościoła,
1452-1453.

[13] Tamże, 1434.

[14] Św. Paweł VI, Ex. ap. Gaudete in
Domino, 52.

[15] Przyjaciele Boga, 219.

[16] Benedykt XVI, Katecheza, 15
października 2005.

[17] Franciszek, Misericordia et misera,
11.

https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/75/
https://escriva.org/pl/forja/494/
https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/57/
https://opusdei.org/pl-pl/article/slowo-od-pralata-21-pazdziernika-2023-r/
https://opusdei.org/pl-pl/article/slowo-od-pralata-21-pazdziernika-2023-r/
https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/pawel_vi/adhortacje/gaudete_in_domino_09051975
https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/pawel_vi/adhortacje/gaudete_in_domino_09051975
https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/pawel_vi/adhortacje/gaudete_in_domino_09051975
https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/pawel_vi/adhortacje/gaudete_in_domino_09051975
https://escriva.org/pl/amigos-de-dios/219/
https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/benedykt_xvi/przemowienia/dzieci_15102005.html
https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/benedykt_xvi/przemowienia/dzieci_15102005.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html


[18] Por. Franciszek, Gaudete et
exsultate, 50.

[19] Kuźnia, 384.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/wiekszy-niz-twoje-serce-
skrucha-i-pojednanie/ (28-01-2026)

https://www.vatican.va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Wola_bez_pokory
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Wola_bez_pokory
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Wola_bez_pokory
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Wola_bez_pokory
https://escriva.org/pl/forja/384/
https://opusdei.org/pl-pl/article/wiekszy-niz-twoje-serce-skrucha-i-pojednanie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/wiekszy-niz-twoje-serce-skrucha-i-pojednanie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/wiekszy-niz-twoje-serce-skrucha-i-pojednanie/

	„Większy niż twoje serce” - Skrucha i pojednanie

