opusdei.org

Wezwanie - budowacé
wiezi

Papiez zaprasza nas, bySmy byli
budowniczymi nowych wiezi
spolecznych. W tym celu
konieczne jest, oprocz gloszenia
Ewangelii, osobiste staranie sie
0 to, zeby by¢ autentycznymi
swiadkami chrzescijanskiej
mitosSci.

17-03-2021

"Wy jesteScie Swiatlem Swiata." (Mt 5,
14)[1] - powiedzial Jezus w jednej ze
swoich pierwszych méw podczas
Kazania na Gorze. Bylo to ambitne



wyzwanie dla jego stuchaczy, ktorzy
pewno nigdy nie opuscili Palestyny i
ktorzy pod wieloma wzgledami nie
byli lepsi od innych ludéw wokot
nich. Jak mogliby by stac sie
Swiatlem calego Swiata? Papiez
Franciszek przypominal rowniez
przy roznych okazjach, ze ochrzczeni
s3 powolani do tego, zeby by¢ "zywa
Ewangelig", by w kazdym
srodowisku stawac sie "Swietym
zyciem", "Swiadectwem prawdziwej
mitosci"[2]. Jego propozycja nabiera
szczegolnego znaczenia w naszych
czasach, zwazywszy, ze w niektérych
czeSciach Swiata chrzescijanie
stanowig ogromna mniejszosc¢, tak
jak to bylo w poczatkach Kosciota.
Dla wielu mezczyzn i kobiet XXI
wieku relacja z katolikiem, ktory zyje
Swoja wiara, bedzie czasem jedyna
okazja do zblizenia sie do Ewangelii.
Jest to ogromna szansa. Co wiecej,
mamy gwarancje: Swiatlo, ktore
pragniemy przekazywac innym, nie
jest naszym Swiatlem, lecz Bozym.



Ma to oczywisty zwigzek z trescia
przestania, ktore chcielibySmy
rozpowszechnic, ale takze - co nie
mniej wazne — z Srodkami przekazu i
sposobami, w jaki je
rozpowszechniamy. Oba aspekty sg
ze soba nierozerwalnie zwigzane,
jeden wplywa na drugi. Nasza
kondycja jako uczniow Jezusa
przejawia sie zarowno w tym, co, ale
ijak przekazac. Wiemy dobrze, ze
chrzescijanstwo nie jest czysta
wiedzg, nie polega na wiedzy
teoretycznej ani na sumie lektur. Jest
przede wszystkim sposobem bycia w
Swiecie i relacji z innymi, ktéry ma
swoje Zrodlo w spotkaniu z Jezusem
Chrystusem. Oznacza to praktyczne
zaangazowanie, ktore wyrasta z tego
wewnetrznego dialogu z Bogiem i
staje sie wyzwaniem dla nas i
naszych bliskich. $w. Josemaria
podsumowuje to w jednym z
poczatkowych punktow Drogi: "Oby
twoja postawa 1 twoje rozmowy byly
takie, azeby wszyscy widzac cie lub



styszac, mogli powiedzie¢: 'Ten
czlowiek czyta zycie Jezusa
Chrystusa'.”[3]

Dlatego formacja chrzescijaniska nie
dazy do prostej erudycji
doktrynalnej, ale do upodobnienia
nas do Jezusa. W ten sposob
bedziemy glosi¢ dobra nowine
poprzez nasze stowa, a zwlaszcza
poprzez nasze wlasne zycie, tak jak
On sam to czynil. Ten sposob zycia w
Swiecie nie jest obcy w zyciu z
innymi ludzmi, takze z tymi, ktorzy
moga wydawac sie bardziej odlegli.
PodejScie Jezusa jest wielkoduszne, a
nawet rewolucyjne; jest to jedna z
wielkich nowosci Ewangelii:
"Milujcie waszych nieprzyjaciot,
dobrze czyncie tym, ktorzy was
nienawidzg; blogostawcie tym,
ktorzy was przeklinaja, i modlcie sie
za tych, ktorzy was oczerniaja" (Lk 6,
27-29). Zawsze mozemy spojrzec na
to przestanie i sprawdzi¢, w jakim
stopniu uczyniliSmy je wlasnym.



Ro6zZnorodnosc jest darem

Kazdy z nas jest inny. R6znimy sie
wygladem fizycznym, glosem,
sposobem mysSlenia, interpretacja
pojecia wolnosci, proponowanym
rozwigzywaniem konfliktow
egzystencjalnych, a nawet sposobem
rozumienia czlowieczenstwa czy
samego zycia. W obliczu tej
rzeczywistosci nasza postawa nie
polega po prostu na tolerowaniu
odmiennosci, na pogodzeniu sie z
nig, na zaakceptowaniu jej, jak gdyby
byla nieuniknionym zlem. Ta
roznorodnosc zostala zaplanowana
przez Boga i dlatego jest bogactwem,
przejawem Jego nieskonczonosci.
Roznorodnosc jest czescig wielkosci
stworzenia; mozemy i musimy z niej
korzysta¢. Kochajac innych takimi,
jakimi sg, kochamy ich tak, jak kocha
ich Bog. Tak czesto styszeliSmy, Ze
milos$¢ Boza jest bezwarunkowa, ze
by¢ moze zakres tego przymiotnika
nieco sie rozmyl. Jest to jednak



decydujace wyzwanie: milo$¢ Boza
przezwycieza i przewyzsza wszystkie
nasze warunki, niezaleznie od tego,
jak bardzo wydaja sie nam one
uzasadnione. Dlatego staje sie
rowniez wyzwaniem i wezwaniem
do kochania bezwarunkowego, bez
uprzedzen, bez wyjatkow, bez
jakichkolwiek wyjatkow.

Takie zaangazowanie pozwoli nam
uniknac ryzyka subtelnego przejscia
od "ja jestem inny" do "ja jestem
lepszy", uniknac pokusy, by stac sie
miarg, wedlug ktorej mierzy sie
innych, co jest czestym
niebezpieczenstwem we wszelkiego
rodzaju grupach ludzkich,
poczynajac od kregu przyjaciot do
calego narodu. To "jestem najlepszy’
moze wywolywac¢ pewna moralna
wyzszos¢, ktora zwieksza dystans
miedzy ludZzmi do tego stopnia, ze
czasami tworzy nieprzekraczalne
granice. Sw. Josemaria, myslagc w
duchu Opus Dei, zawsze glosil, ze "...

A}



nadprzyrodzona misja, ktora
otrzymalisSmy, nie kaze nam sie
wyrozniac i oddzielac od innych;
kaze nam jednoczyc sie ze
wszystkimi, poniewaz jesteSmy
rowni innym obywatelom naszego
kraju”.[4] Co wiecej, zawsze mozna
odkry¢ w innych cechy, ktore czynia
ich lepszymi od nas samych. Sw.
Tomasz z Akwinu, jeden z
najbardziej blyskotliwych umystow
w historii ludzkosci, powiedziat tak
wyraznie: "W kazdym czlowieku jest
jakis aspekt, przez ktéry inni moga
uwazac go za lepszego. Zawsze jest
ktos, kto w jakis$ sposob nas
przewyzsza i od kogo mozemy sie
uczyc¢".[5]

Decydujac sie na poszukiwanie
drugiego czlowieka

Algorytmy sieci spolecznosciowych -
formula, ktéra wybiera informacje,
ktore do nas docieraja - generuja
tendencje do poszukiwania,



promowania, udostepniania i
konsumowania tylko tych
wiadomosci, komentarzy czy
interpretacji, ktére nam odpowiadaja
1 promuja wyznawane przez nas
idee. Moze to czesto prowadzic¢ do
niedoceniania lub ignorowania
alternatywnych opcji lub
doswiadczen innych niz nasze
wlasne. Papiez Franciszek
przestrzega nas przed tym
niebezpieczenstwem:
"Funkcjonowanie wielu platform
czesto prowadzi do faworyzowania
spotkan miedzy osobami, ktore
mys$la w ten sam sposob, utrudniajac
konfrontacje réznic. Te zamkniete
obiegi ulatwiajg rozpowszechnianie
falszywych informacji i wiadomosci,
sprzyjajac powstawaniu uprzedzen i
nienawisci".[6]

Zawsze wygodniej jest otrzymywac
stale potwierdzenie tego, co myslimy.
Inercja trzyma nas z dala od
watpliwosci we wiasnych osadach,



gasi zdrowego ducha krytycznego.
Trudne rozmowy sa trudne dla
kazdego z nas; nie zawsze czujemy
sie komfortowo, opuszczajac
bezpieczenstwo tego, co znamy.
Dlatego droga do spotkania z drugim
czlowiekiem wymaga osobistej
decyzji, otwartej i tolerancyjnej
postawy. Wspolne poszukiwanie
prawdy poprzez dialog i wzajemne
poznanie, "...jest droga wytrwala,
zlozong takze z milczenia 1
cierpienia, zdolng do cierpliwego
gromadzenia dlugiego
doswiadczenia jednostek i narodow".

[7]

W tym dialogu my, chrzescijanie,
mamy jasnosc, ze nie chodzi o
zmiane oredzia Chrystusa ani o
retoryczne skonfrontowanie go z
innymi propozycjami w
poszukiwaniu pojednawczej
plaszczyzny porozumienia. Sztuka
byloby skonfrontowanie tego w
otwartym dialogu. My, chrzeS$cijanie,



pragniemy zy¢ oredziem Chrystusa w
zjednoczeniu z Nim, by przyswoi¢
sobie nowy sposob bycia: jest to
zasadnicze zalozenie naszej misji.
Dlatego jesteSmy otwarci na
poznawanie, docenianie i
korzystanie z doSwiadczen innych.

Dazenie to moze by¢ skomplikowane,
gdy osoby myslace inaczej przyjmuja
wrogie stanowiska. Wynik
ziemskiego zycia Jezusa moze by¢ dla
nas lustrem, w ktérym mozemy sie
przejrzec, gdy drecza nas
watpliwosci. W Jego mece i Smierci
odkryjemy, ze takie niezrozumienie
nie powinno nas martwic bardziej
niz to konieczne. Asymetria, ktora
przyjmuje chrzescijanin, zyjac w ten
sposob, zyjac z krzyzem, ucielesnia
dyskurs Pana o milo$ci nieprzyjaciol.
Co wiecej, ta dysproporcja w naszym
traktowaniu innych moze by¢
szczegOlnym przejawem
chrzescijanstwa. Wedlug stow
samego Jezusa: "Jesli bowiem



mitujecie tych, ktorzy was miltujg,
jakaz za to [nalezy sie] wam
wdziecznos¢? Przeciez i grzesznicy
okazuja mitos¢ tym, ktérzy ich
mituja" (Lk 6, 32). Mozemy to odnies$¢
rowniez do tych, ktorzy nas
rozumieja lub rozumieja nas mniej i
do tych, ktorych kontakty z nami
moga byc¢ nieco trudniejsze,
przynajmniej na poczatku.

Jezus przyjmuje Samarytanke

Mozna sobie wyobrazic¢ rosngca
harmonie miedzy Jezusem a
apostolami w miare uptywu
kolejnych miesiecy: sa oni Jego
przyjacioimi, najblizszymi osobami,
najbardziej przychylnymi Jego misji.
Ale w Ewangelii pojawiajg sie takze
inni mezczyzni i kobiety, ktorym
obce sa zainteresowania i styl zycia
Dwunastu. Na przykilad,
Samarytanka. Dialog, ktory Jezus
prowadzi z nig, jest jednym z
najdiuzszych w Ewangelii. Jest to



rozmowa, ktora shuzy Jezusowi do
szybkiego zasypania przepasci
miedzy nimi. Podczas gdy Piotr i inni
szukaja czegos$ do jedzenia, on prosi
kobiete o wode i rozpoczyna
rozmowe, w ktorej szybko
przelamuje jej uprzedzenia i bariery.
Slowa Mistrza wstrzasaja dusza
Samarytanki, a kiedy sie zegnaja,
czuje sie ona zmuszona podzielic sie
swoim odkryciem ze wszystkimi: "...
zostawila swoj dzban i odeszla do
miasta. I mowila ludziom: Pojdzcie 1
zobaczcie czlowieka, ktory mi
powiedzial wszystko, co uczynitam.
Czyz On nie jest Mesjaszem?”” (]
4,28-29). Stala sie ona kobieta
apostotem, ktora Bog uzyl, zeby
wielu Samarytan uwierzylo w
Jezusa.

Relacja Pana z Samarytanka zawiera
wymowng nauke: nie wolno nam
nikogo odrzucac. Dystans miedzy
nimi by} oczywisty, ale wynik
opowiadania ewangelicznego



zacheca nas do przyprowadzania do
Boga ludzi, ktérzy moga wydawac sie
niezbyt do nas podobni. Jezus szybko
przeksztalcil to wyjatkowe spotkanie
w "nas". Czasami roznice w stosunku
do innych ludzi lub pochopne oceny,
jakie o nich wydajemy, ujawniaja sie
po zwyklym spojniku
przeciwstawnym: "...ona jest dobrym
pracownikiem, ale...", "...jest bardzo
zwykle bardzo hojna, ale...", "... jest
catkiem mita w kontaktach, ale...".
Czesto nie da sie tego uniknac,
czasem bedzie to po prostu
odzwierciedlenie jakiej$ sytuacji
zewnetrznej. Musimy uwazac, aby
nie stalo sie to pretekstem do
trzymania sie takiej osoby z daleka
od siebie.

Jesli chodzi o rozwigzywanie
zawilych kwestii, myS$lenie o wiasnej
rodzinie dostarcza sposobu, ktérego
by¢ moze sami doswiadczyliSmy.
Szczegolne wiezi, ktore 1acza nas z
naszymi rodzicami, rodzenstwem



czy dzieémi nadajg inne znaczenie
trudnym relacja. To, co kiedy$ byto
sprzeciwem, a nawet okopem, stuzy
nam do jednoczenia sie, daje nam
logiczny powdd, by nikogo nie
odrzucac. Mozemy miec te lub inng
nawet znaczng roznice zdan z dana
osoba,: "...ale on jest moim

bratem...", "...ale ona jest moja
corka...", "...ale on jest moim
ojcem...". W pewnym sensie
dobroczynnos¢ polega na
zastosowaniu tego kryterium w
innych dziedzinach. W przypadku
Samarytanki Jezus przeksztalcit to
"ale" w "oprdcz". Chrzescijanin to
ktos, kto przyjmuje. A jego powitanie
ma wiekszy sens w przypadku tych,
ktorzy przybywaja z daleka. "My,
starajac sie - w naszej matosci -
nasladowac Pana, nie wykluczamy
nikogo, nie wylaczamy zadnej duszy
z naszej mitosSci w Jezusie Chrystusie.
Dlatego nalezy pielegnowac mocna,
lojalnag, szczerg - to znaczy
chrzescijanska - przyjazn ze



wszystkimi towarzyszami waszego
zawodu: a nawet ze wszystkimi
ludzmi, niezaleznie od ich sytuacji
osobistej".[8]

Przewrot ,kopernikanski" w
milosci

W wysitku budowania mostow i
wzmacniania relacji z r6znymi
ludzmi, rados¢ chrzescijan moze by¢
decydujacym atutem. "Wzbogacanie
sie w zyczliwos¢, radosc, cierpliwosc,
optymizm, tagodnos$c¢ i wszystkie
cnoty, ktore sprawiaja, ze wspolne
Zycie jest przyjemne, jest wazne, aby
ludzie czuli sie mile widziani i byli
szczesliwi"[9]. Czlowiek radosny
stawia czola wyzwaniom wlasnego
zycia, bez potrzeby wczesniejszych
teoretycznych uzasadnien. Benedykt
XVI uwaza, ze "...silg, z jaka prawda
sie narzuca, musi byc¢ radosc, ktora
jest jej najwyrazniejszym wyrazem.
Do tego chrzescijanie powinni dgzy¢
i w tym powinni dac sie poznac



Swiatu"[10]. W pewnym sensie
radosc jest wiec odpowiedzialnoscig
w tym niespokojnym i zmiennym
Swiecie. Cierpliwosc jest rownie
potrzebna, szczegolnie w przypadku
0s0b, ktore moga byc¢ nieco wrogo
nastawione. "Zaoferowanie naszej
przyjazni w sposob autentyczny
zaklada zdolnos¢ do podjecia ryzyka,
poniewaz istnieje mozliwosc, ze nie
zostanie ona odwzajemniona.”[11]
Obok cierpliwosci niezbedny jest
takze szacunek, ktory "...nie jest
uprzejma rezygnacja wobec wad
innych, z jaka chronimy sie za
naszym murem obronnym, ale
postawa bliska, wyrozumiala,
wielkodusznag, ktora pozwala nam
naprawde spojrzec¢ kazdemu w
oczy".[12]

Powyzsze przejawy sg czescia
mitosci, ktora jest podstawowa cecha
w naszych relacjach z innymi.
Doswiadczyl tego juz Sw. Pawel:
"Gdybym tez miat dar prorokowania



i znal wszystkie tajemnice i posiad}
wszelka wiedze, 1 wiare miatl tak
wielka, izbym gory przenosil, a
mitosci bym nie miatl - bylbym
niczym" (1 Kor 13, 2). Benedykt XVI
mowil tez o "kopernikanskim
przewrocie mitosci”, ktory polega na
wejsciu w nowy wymiar mitosci: Bog
kocha nas nie dlatego, ze jesteSmy
dobrzy czy mamy jakie$ zastugi, ale
dlatego, ze sam jest dobry.
Nasladowanie Chrystusa w tym
aspekcie pozwoli nam kochac nie
tylko waskie grono osob, ale
wszystkich mezczyzn i kobiety,
ktorych Bog postawil na naszej
drodze. Nigdy nie bedziemy w peini
Swiadomi owocOw tej postawy: nigdy
nie dowiemy sie, na ile bliskosc,
przywiazanie, cierpliwos$¢ i szacunek
uruchomity wielkoduszne pragnienia
w ludziach, ktorzy staneli na naszej
drodze. JesteSmy jednak przekonani,
ze aby by¢ swiatlem dla Swiata, nie
ma innej strategii przekazu, jak tylko
charytatywna. Josemaria



podsumowuje: "Od tego, czy ty i ja
postepujemy tak jak chce Bog —
zalezy wiele istotnych rzeczy”.[13]

K ok Sk

Zyjemy w czasach sprzyjajacych
wielkodusznosci. Papiez Franciszek
postuzyt sie przypowiescia o dobrym
Samarytaninie, aby przypomniec
nam, ze musimy byc¢ "...
budowniczymi nowej wiezi ..."[14],
aby uswiadomic nam, ze kazdego
dnia stajemy przed "...wyborem
bycia dobrymi Samarytanami lub
obojetnymi podrdznymi, ktérzy
przechodza obok nas".[15] Przykiad
tego samotnego podroznego, ktory
zatrzymal sie, gdy zobaczyl na
poboczu drogi ciezko rannego
czlowieka, przypomina nam, ze ,,...
dzisiaj mamy wielka szanse, by
pokazac nasza braterska istote, by
by¢ innymi dobrymi Samarytanami,
ktorzy znosza bol porazki, zamiast
akcentowac nienawisc¢ i urazy. Dobry



Samarytanin jest zywym
przestaniem, pokazuje identyfikacje
miedzy tym, co z jego duszy ijak z
jego czynow.”[16]

Czasami uprzedzenia i bariery moga
wydawac sie nie do pokonania.
Istnieje jednak bardzo skuteczny
srodek dezaktywacji urazow lub nie
dajacych sie usunac stanowisk, to
modlitwa. Modlitwa za osobe z wiarg
i staloscia jednoczy nas z ta osoba w
Sposob szczegolny i zbliza nas do
propozycji Ewangelii. Modlitwa za
nieprzyjaciol pomaga nam ich nie
miec; zmienia nasze spojrzenie na
kazda osobe, nawet na te, ktora moze
by¢ dla nas nieprzyjazna. Sw.
Josemaria codziennie polecal Bogu
we Mszy sw. tych, ktorzy w jakims$
momencie wyrzadzili mu krzywde.
[17] ,,Pomysl, ile dobra uczynili dla
twojej duszy ci, ktorzy uprzykrzali ci
zycie badz starali je ci uprzykrzyc. —
Inni nazywaja takich ludzi wrogami.
Ty zas$ staraj sie nasladowac Swietych



przynajmniej pod tym wzgledem i
uwazajac sie za kogos zbyt
nieznaczacego, zeby mie¢ wrogow,
nazywaj ich ‘dobroczyncami’.
Przekonasz sie, Ze na skutek
polecania ich Bogu nabierzesz do
nich sympatii".[18]

Javier Marrodan

kK K

[1] Wszystkie cytaty i odniesienia
biblijne wg Biblii Tysiaclecia wyd. 1V,
Pallotinum

[2] Franciszek, Aniol Panski, 9 11
2014.

[3] Sw. Josemaria, Droga, 2.

[4] Sw. Josemaria, List 1, 5a.



[5] Por. Isabel Sanchez, Mujeres
brujula en un bosque de retos,
Planeta, Barcelona, 2020, 159.

[6] Franciszek, Fratelli tutti,45.
[7] Ibidiem, 50.

[8] Benedykt XVI, Opera Omnia, tom
11, cz. C, XI, 4.

[9] Ibidiem, 10.

[10] Benedykt XVI, Opera Omnia, vol.
11, parte C, XI, 4.

[11] Fernando Ocariz, List pasterski,
1XI2019,n.12.

[12] «Con el carifio en la mirada», en
www.opusdei.org.

[13] Sw. Josemaria, Droga, 755.
[14] Franciszek, Fratelli tutti, 66.
[15] Ibidiem, 69.

[16] Ibidiem, 77.



[17] Javier Echevarria, List pasterski,
11V 1999.

[18] Sw. Josemaria, Kuznia, 802.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/wezwanie-budowac-wiezi/
(27-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/wezwanie-budowac-wiezi/
https://opusdei.org/pl-pl/article/wezwanie-budowac-wiezi/

	Wezwanie - budować więzi

