
opusdei.org

Wezwanie - budować
więzi

Papież zaprasza nas, byśmy byli
budowniczymi nowych więzi
społecznych. W tym celu
konieczne jest, oprócz głoszenia
Ewangelii, osobiste staranie się
o to, żeby być autentycznymi
świadkami chrześcijańskiej
miłości.

17-03-2021

"Wy jesteście światłem świata." (Mt 5,
14)[1] - powiedział Jezus w jednej ze
swoich pierwszych mów podczas
Kazania na Górze. Było to ambitne



wyzwanie dla jego słuchaczy, którzy
pewno nigdy nie opuścili Palestyny i
którzy pod wieloma względami nie
byli lepsi od innych ludów wokół
nich. Jak mogliby by stać się
światłem całego świata? Papież
Franciszek przypominał również
przy różnych okazjach, że ochrzczeni
są powołani do tego, żeby być "żywą
Ewangelią", by w każdym
środowisku stawać się "świętym
życiem", "świadectwem prawdziwej
miłości"[2]. Jego propozycja nabiera
szczególnego znaczenia w naszych
czasach, zważywszy, że w niektórych
częściach świata chrześcijanie
stanowią ogromną mniejszość, tak
jak to było w początkach Kościoła.
Dla wielu mężczyzn i kobiet XXI
wieku relacja z katolikiem, który żyje
swoją wiarą, będzie czasem jedyną
okazją do zbliżenia się do Ewangelii.
Jest to ogromna szansa. Co więcej,
mamy gwarancję: światło, które
pragniemy przekazywać innym, nie
jest naszym światłem, lecz Bożym.



Ma to oczywisty związek z treścią
przesłania, które chcielibyśmy
rozpowszechnić, ale także - co nie
mniej ważne – z środkami przekazu i
sposobami, w jaki je
rozpowszechniamy. Oba aspekty są
ze sobą nierozerwalnie związane,
jeden wpływa na drugi. Nasza
kondycja jako uczniów Jezusa
przejawia się zarówno w tym, co, ale
i jak przekazać. Wiemy dobrze, że
chrześcijaństwo nie jest czystą
wiedzą, nie polega na wiedzy
teoretycznej ani na sumie lektur. Jest
przede wszystkim sposobem bycia w
świecie i relacji z innymi, który ma
swoje źródło w spotkaniu z Jezusem
Chrystusem. Oznacza to praktyczne
zaangażowanie, które wyrasta z tego
wewnętrznego dialogu z Bogiem i
staje się wyzwaniem dla nas i
naszych bliskich. Św. Josemaría
podsumowuje to w jednym z
początkowych punktów Drogi: "Oby
twoja postawa i twoje rozmowy były
takie, ażeby wszyscy widząc cię lub



słysząc, mogli powiedzieć: 'Ten
człowiek czyta życie Jezusa
Chrystusa'.”[3]

Dlatego formacja chrześcijańska nie
dąży do prostej erudycji
doktrynalnej, ale do upodobnienia
nas do Jezusa. W ten sposób
będziemy głosić dobrą nowinę
poprzez nasze słowa, a zwłaszcza
poprzez nasze własne życie, tak jak
On sam to czynił. Ten sposób życia w
świecie nie jest obcy w życiu z
innymi ludźmi, także z tymi, którzy
mogą wydawać się bardziej odlegli.
Podejście Jezusa jest wielkoduszne, a
nawet rewolucyjne; jest to jedna z
wielkich nowości Ewangelii:
"Miłujcie waszych nieprzyjaciół,
dobrze czyńcie tym, którzy was
nienawidzą; błogosławcie tym,
którzy was przeklinają, i módlcie się
za tych, którzy was oczerniają" (Łk 6,
27-29). Zawsze możemy spojrzeć na
to przesłanie i sprawdzić, w jakim
stopniu uczyniliśmy je własnym.



Różnorodność jest darem

Każdy z nas jest inny. Różnimy się
wyglądem fizycznym, głosem,
sposobem myślenia, interpretacją
pojęcia wolności, proponowanym
rozwiązywaniem konfliktów
egzystencjalnych, a nawet sposobem
rozumienia człowieczeństwa czy
samego życia. W obliczu tej
rzeczywistości nasza postawa nie
polega po prostu na tolerowaniu
odmienności, na pogodzeniu się z
nią, na zaakceptowaniu jej, jak gdyby
była nieuniknionym złem. Ta
różnorodność została zaplanowana
przez Boga i dlatego jest bogactwem,
przejawem Jego nieskończoności.
Różnorodność jest częścią wielkości
stworzenia; możemy i musimy z niej
korzystać. Kochając innych takimi,
jakimi są, kochamy ich tak, jak kocha
ich Bóg. Tak często słyszeliśmy, że
miłość Boża jest bezwarunkowa, że
być może zakres tego przymiotnika
nieco się rozmył. Jest to jednak



decydujące wyzwanie: miłość Boża
przezwycięża i przewyższa wszystkie
nasze warunki, niezależnie od tego,
jak bardzo wydają się nam one
uzasadnione. Dlatego staje się
również wyzwaniem i wezwaniem
do kochania bezwarunkowego, bez
uprzedzeń, bez wyjątków, bez
jakichkolwiek wyjątków.

Takie zaangażowanie pozwoli nam
uniknąć ryzyka subtelnego przejścia
od "ja jestem inny" do "ja jestem
lepszy", uniknąć pokusy, by stać się
miarą, według której mierzy się
innych, co jest częstym
niebezpieczeństwem we wszelkiego
rodzaju grupach ludzkich,
poczynając od kręgu przyjaciół do
całego narodu. To "jestem najlepszy"
może wywoływać pewną moralną
wyższość, która zwiększa dystans
między ludźmi do tego stopnia, że
czasami tworzy nieprzekraczalne
granice. Św. Josemaría, myśląc w
duchu Opus Dei, zawsze głosił, że "…



nadprzyrodzona misja, którą
otrzymaliśmy, nie każe nam się
wyróżniać i oddzielać od innych;
każe nam jednoczyć się ze
wszystkimi, ponieważ jesteśmy
równi innym obywatelom naszego
kraju”.[4] Co więcej, zawsze można
odkryć w innych cechy, które czynią
ich lepszymi od nas samych. Św.
Tomasz z Akwinu, jeden z
najbardziej błyskotliwych umysłów
w historii ludzkości, powiedział tak
wyraźnie: "W każdym człowieku jest
jakiś aspekt, przez który inni mogą
uważać go za lepszego. Zawsze jest
ktoś, kto w jakiś sposób nas
przewyższa i od kogo możemy się
uczyć".[5]

Decydując się na poszukiwanie
drugiego człowieka

Algorytmy sieci społecznościowych -
formuła, która wybiera informacje,
które do nas docierają - generują
tendencję do poszukiwania,



promowania, udostępniania i
konsumowania tylko tych
wiadomości, komentarzy czy
interpretacji, które nam odpowiadają
i promują wyznawane przez nas
idee. Może to często prowadzić do
niedoceniania lub ignorowania
alternatywnych opcji lub
doświadczeń innych niż nasze
własne. Papież Franciszek
przestrzega nas przed tym
niebezpieczeństwem:
"Funkcjonowanie wielu platform
często prowadzi do faworyzowania
spotkań między osobami, które
myślą w ten sam sposób, utrudniając
konfrontację różnic. Te zamknięte
obiegi ułatwiają rozpowszechnianie
fałszywych informacji i wiadomości,
sprzyjając powstawaniu uprzedzeń i
nienawiści".[6]

Zawsze wygodniej jest otrzymywać
stałe potwierdzenie tego, co myślimy.
Inercja trzyma nas z dala od
wątpliwości we własnych osądach,



gasi zdrowego ducha krytycznego.
Trudne rozmowy są trudne dla
każdego z nas; nie zawsze czujemy
się komfortowo, opuszczając
bezpieczeństwo tego, co znamy.
Dlatego droga do spotkania z drugim
człowiekiem wymaga osobistej
decyzji, otwartej i tolerancyjnej
postawy. Wspólne poszukiwanie
prawdy poprzez dialog i wzajemne
poznanie, "…jest drogą wytrwałą,
złożoną także z milczenia i
cierpienia, zdolną do cierpliwego
gromadzenia długiego
doświadczenia jednostek i narodów".
[7]

W tym dialogu my, chrześcijanie,
mamy jasność, że nie chodzi o
zmianę orędzia Chrystusa ani o
retoryczne skonfrontowanie go z
innymi propozycjami w
poszukiwaniu pojednawczej
płaszczyzny porozumienia. Sztuką
byłoby skonfrontowanie tego w
otwartym dialogu. My, chrześcijanie,



pragniemy żyć orędziem Chrystusa w
zjednoczeniu z Nim, by przyswoić
sobie nowy sposób bycia: jest to
zasadnicze założenie naszej misji.
Dlatego jesteśmy otwarci na
poznawanie, docenianie i
korzystanie z doświadczeń innych.

Dążenie to może być skomplikowane,
gdy osoby myślące inaczej przyjmują
wrogie stanowiska. Wynik
ziemskiego życia Jezusa może być dla
nas lustrem, w którym możemy się
przejrzeć, gdy dręczą nas
wątpliwości. W Jego męce i śmierci
odkryjemy, że takie niezrozumienie
nie powinno nas martwić bardziej
niż to konieczne. Asymetria, którą
przyjmuje chrześcijanin, żyjąc w ten
sposób, żyjąc z krzyżem, ucieleśnia
dyskurs Pana o miłości nieprzyjaciół.
Co więcej, ta dysproporcja w naszym
traktowaniu innych może być
szczególnym przejawem
chrześcijaństwa. Według słów
samego Jezusa: "Jeśli bowiem



miłujecie tych, którzy was miłują,
jakaż za to [należy się] wam
wdzięczność? Przecież i grzesznicy
okazują miłość tym, którzy ich
miłują" (Łk 6, 32). Możemy to odnieść
również do tych, którzy nas
rozumieją lub rozumieją nas mniej i
do tych, których kontakty z nami
mogą być nieco trudniejsze,
przynajmniej na początku.

Jezus przyjmuje Samarytankę

Można sobie wyobrazić rosnącą
harmonię między Jezusem a
apostołami w miarę upływu
kolejnych miesięcy: są oni Jego
przyjaciółmi, najbliższymi osobami,
najbardziej przychylnymi Jego misji.
Ale w Ewangelii pojawiają się także
inni mężczyźni i kobiety, którym
obce są zainteresowania i styl życia
Dwunastu. Na przykład,
Samarytanka. Dialog, który Jezus
prowadzi z nią, jest jednym z
najdłuższych w Ewangelii. Jest to



rozmowa, która służy Jezusowi do
szybkiego zasypania przepaści
między nimi. Podczas gdy Piotr i inni
szukają czegoś do jedzenia, on prosi
kobietę o wodę i rozpoczyna
rozmowę, w której szybko
przełamuje jej uprzedzenia i bariery.
Słowa Mistrza wstrząsają duszą
Samarytanki, a kiedy się żegnają,
czuje się ona zmuszona podzielić się
swoim odkryciem ze wszystkimi: "…
zostawiła swój dzban i odeszła do
miasta. I mówiła ludziom: Pójdźcie i
zobaczcie człowieka, który mi
powiedział wszystko, co uczyniłam.
Czyż On nie jest Mesjaszem?’” (J
4,28-29). Stała się ona kobietą
apostołem, którą Bóg użył, żeby
wielu Samarytan uwierzyło w
Jezusa.

Relacja Pana z Samarytanką zawiera
wymowną naukę: nie wolno nam
nikogo odrzucać. Dystans między
nimi był oczywisty, ale wynik
opowiadania ewangelicznego



zachęca nas do przyprowadzania do
Boga ludzi, którzy mogą wydawać się
niezbyt do nas podobni. Jezus szybko
przekształcił to wyjątkowe spotkanie
w "nas". Czasami różnice w stosunku
do innych ludzi lub pochopne oceny,
jakie o nich wydajemy, ujawniają się
po zwykłym spójniku
przeciwstawnym: "…ona jest dobrym
pracownikiem, ale...", "…jest bardzo
zwykle bardzo hojna, ale...", "… jest
całkiem miła w kontaktach, ale...".
Często nie da się tego uniknąć,
czasem będzie to po prostu
odzwierciedlenie jakiejś sytuacji
zewnętrznej. Musimy uważać, aby
nie stało się to pretekstem do
trzymania się takiej osoby z daleka
od siebie.

Jeśli chodzi o rozwiązywanie
zawiłych kwestii, myślenie o własnej
rodzinie dostarcza sposobu, którego
być może sami doświadczyliśmy.
Szczególne więzi, które łączą nas z
naszymi rodzicami, rodzeństwem



czy dziećmi nadają inne znaczenie
trudnym relacją. To, co kiedyś było
sprzeciwem, a nawet okopem, służy
nam do jednoczenia się, daje nam
logiczny powód, by nikogo nie
odrzucać. Możemy mieć tę lub inną
nawet znaczną różnicę zdań z daną
osobą,: "…ale on jest moim
bratem…", "…ale ona jest moją
córką…", "…ale on jest moim
ojcem…". W pewnym sensie
dobroczynność polega na
zastosowaniu tego kryterium w
innych dziedzinach. W przypadku
Samarytanki Jezus przekształcił to
"ale" w "oprócz". Chrześcijanin to
ktoś, kto przyjmuje. A jego powitanie
ma większy sens w przypadku tych,
którzy przybywają z daleka. "My,
starając się - w naszej małości -
naśladować Pana, nie wykluczamy
nikogo, nie wyłączamy żadnej duszy
z naszej miłości w Jezusie Chrystusie.
Dlatego należy pielęgnować mocną,
lojalną, szczerą - to znaczy
chrześcijańską - przyjaźń ze



wszystkimi towarzyszami waszego
zawodu: a nawet ze wszystkimi
ludźmi, niezależnie od ich sytuacji
osobistej".[8]

Przewrót „kopernikański" w
miłości

W wysiłku budowania mostów i
wzmacniania relacji z różnymi
ludźmi, radość chrześcijan może być
decydującym atutem. "Wzbogacanie
się w życzliwość, radość, cierpliwość,
optymizm, łagodność i wszystkie
cnoty, które sprawiają, że wspólne
życie jest przyjemne, jest ważne, aby
ludzie czuli się mile widziani i byli
szczęśliwi"[9]. Człowiek radosny
stawia czoła wyzwaniom własnego
życia, bez potrzeby wcześniejszych
teoretycznych uzasadnień. Benedykt
XVI uważa, że "…siłą, z jaką prawda
się narzuca, musi być radość, która
jest jej najwyraźniejszym wyrazem.
Do tego chrześcijanie powinni dążyć
i w tym powinni dać się poznać



światu"[10]. W pewnym sensie
radość jest więc odpowiedzialnością
w tym niespokojnym i zmiennym
świecie. Cierpliwość jest równie
potrzebna, szczególnie w przypadku
osób, które mogą być nieco wrogo
nastawione. "Zaoferowanie naszej
przyjaźni w sposób autentyczny
zakłada zdolność do podjęcia ryzyka,
ponieważ istnieje możliwość, że nie
zostanie ona odwzajemniona.”[11]
Obok cierpliwości niezbędny jest
także szacunek, który "…nie jest
uprzejmą rezygnacją wobec wad
innych, z jaką chronimy się za
naszym murem obronnym, ale
postawą bliską, wyrozumiałą,
wielkoduszną, która pozwala nam
naprawdę spojrzeć każdemu w
oczy".[12]

Powyższe przejawy są częścią
miłości, która jest podstawową cechą
w naszych relacjach z innymi.
Doświadczył tego już św. Paweł:
"Gdybym też miał dar prorokowania



i znał wszystkie tajemnice i posiadł
wszelką wiedzę, i wiarę miał tak
wielką, iżbym góry przenosił, a
miłości bym nie miał – byłbym
niczym" (1 Kor 13, 2). Benedykt XVI
mówił też o "kopernikańskim
przewrocie miłości", który polega na
wejściu w nowy wymiar miłości: Bóg
kocha nas nie dlatego, że jesteśmy
dobrzy czy mamy jakieś zasługi, ale
dlatego, że sam jest dobry.
Naśladowanie Chrystusa w tym
aspekcie pozwoli nam kochać nie
tylko wąskie grono osób, ale
wszystkich mężczyzn i kobiety,
których Bóg postawił na naszej
drodze. Nigdy nie będziemy w pełni
świadomi owoców tej postawy: nigdy
nie dowiemy się, na ile bliskość,
przywiązanie, cierpliwość i szacunek
uruchomiły wielkoduszne pragnienia
w ludziach, którzy stanęli na naszej
drodze. Jesteśmy jednak przekonani,
że aby być światłem dla świata, nie
ma innej strategii przekazu, jak tylko
charytatywna. Josemaría



podsumowuje: "Od tego, czy ty i ja
postępujemy tak jak chce Bóg –
zależy wiele istotnych rzeczy”.[13]

* * *

Żyjemy w czasach sprzyjających
wielkoduszności. Papież Franciszek
posłużył się przypowieścią o dobrym
Samarytaninie, aby przypomnieć
nam, że musimy być "…
budowniczymi nowej więzi …"[14],
aby uświadomić nam, że każdego
dnia stajemy przed "…wyborem
bycia dobrymi Samarytanami lub
obojętnymi podróżnymi, którzy
przechodzą obok nas".[15] Przykład
tego samotnego podróżnego, który
zatrzymał się, gdy zobaczył na
poboczu drogi ciężko rannego
człowieka, przypomina nam, że „…
dzisiaj mamy wielką szansę, by
pokazać naszą braterską istotę, by
być innymi dobrymi Samarytanami,
którzy znoszą ból porażki, zamiast
akcentować nienawiść i urazy. Dobry



Samarytanin jest żywym
przesłaniem, pokazuje identyfikację
między tym, co z jego duszy i jak z
jego czynów.”[16]

Czasami uprzedzenia i bariery mogą
wydawać się nie do pokonania.
Istnieje jednak bardzo skuteczny
środek dezaktywacji urazów lub nie
dających się usunąć stanowisk, to
modlitwa. Modlitwa za osobę z wiarą
i stałością jednoczy nas z tą osobą w
sposób szczególny i zbliża nas do
propozycji Ewangelii. Modlitwa za
nieprzyjaciół pomaga nam ich nie
mieć; zmienia nasze spojrzenie na
każdą osobę, nawet na tę, która może
być dla nas nieprzyjazna. Św.
Josemaría codziennie polecał Bogu
we Mszy św. tych, którzy w jakimś
momencie wyrządzili mu krzywdę.
[17] „Pomyśl, ile dobra uczynili dla
twojej duszy ci, którzy uprzykrzali ci
życie bądź starali je ci uprzykrzyć. –
Inni nazywają takich ludzi wrogami.
Ty zaś staraj się naśladować świętych



przynajmniej pod tym względem i
uważając się za kogoś zbyt
nieznaczącego, żeby mieć wrogów,
nazywaj ich ‘dobroczyńcami’.
Przekonasz się, że na skutek
polecania ich Bogu nabierzesz do
nich sympatii".[18]

Javier Marrodán

* * *

[1] Wszystkie cytaty i odniesienia
biblijne wg Biblii Tysiąclecia wyd. IV,
Pallotinum

[2] Franciszek, Anioł Pański, 9 II
2014.

[3] Św. Josemaria, Droga, 2.

[4] Św. Josemaria, List 1, 5a.



[5] Por. Isabel Sánchez, Mujeres
brújula en un bosque de retos,
Planeta, Barcelona, 2020, 159.

[6] Franciszek, Fratelli tutti,45.

[7] Ibidiem, 50.

[8] Benedykt XVI, Opera Omnia, tom
11, cz. C, XI, 4.

[9] Ibidiem, 10.

[10] Benedykt XVI, Opera Omnia, vol.
11, parte C, XI, 4.

[11] Fernando Ocáriz, List pasterski,
1 XI 2019, n. 12.

[12] «Con el cariño en la mirada», en
www.opusdei.org.

[13] Św. Josemaria, Droga, 755.

[14] Franciszek, Fratelli tutti, 66.

[15] Ibidiem, 69.

[16] Ibidiem, 77.



[17] Javier Echevarría, List pasterski,
1 IV 1999.

[18] Św. Josemaría, Kuźnia, 802.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/wezwanie-budowac-wiezi/
(27-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/wezwanie-budowac-wiezi/
https://opusdei.org/pl-pl/article/wezwanie-budowac-wiezi/

	Wezwanie - budować więzi

