
opusdei.org

Idź i czyń podobnie
(IV): Wezwani, by
słuchać

W świecie, w którym
komunikacja ma ogromne
znaczenie i jest dosłownie jedno
kliknięcie od nas, prawdziwy
dialog może stawać się coraz
trudniejszy do osiągnięcia. I
tutaj chrześcijanie również
mają przykład Jezusa, który
aktywnie angażuje się w relacje
z osobami o różnych
przekonaniach, akceptując
każdego niezależnie od różnic
czy błędów.



09-03-2024

Ewangelie opisują liczne dialogi
Jezusa z ludźmi, chociaż możemy
sobie wyobrazić jeszcze wiele
innych. Jednym z najbardziej
wzruszających jest moment, kiedy
jest sam na sam z Samarytanką przy
studni. Apostołowie są zdumieni, gdy
wracają i znajdują Go
rozmawiającego z kobietą, i to taką,
która musiała przyjść do studni
samotnie, w upale południa, zamiast
razem z innymi kobietami z wioski w
chłodniejszej porze dnia. Sama
kobieta jest zaskoczona, że On z nią
rozmawia, ponieważ, jak wyjaśnia
ewangelista, „Żydzi bowiem z
Samarytanami unikają się
nawzajem” (J 4, 9). W tej scenie Jezus
uczy nas, żeby interesować się
każdym. Z wzruszającą delikatnością
subtelnie prowadzi ją do prawdy. Nie
ignoruje jej błędnych przekonań ani



grzesznych czynów, ale też nie
potępia, nie oskarża ani nie wywiera
na nią presji. Uznając wspólne
przekonania i słuchając tego co ona
uznawała za słuszne, po prostu
świadczy o prawdzie Objawienia i
przede wszystkim o godności i
wartości, jaką ona ma w Jego oczach.

Rozmowa jeden na jeden

Możesz mieć podobne
doświadczenie: bycia wysłuchanym i
naprawdę poważnie traktowanym
przez kogoś, kto tak naprawdę się z
tobą nie zgadza. Może dał ci czas,
abyś się wypowiedział i wyjaśnił
swój sposób myślenie, słuchając
uważnie twojego punktu widzenia,
bez przerywania czy okazywania
niecierpliwości. Może zadał pytanie,
które, choć w jakiś sposób trudne i
wyraźnie wynikające z innego
punktu widzenia, zostało
sformułowane z prawdziwym
szacunkiem i autentycznym



zainteresowaniem, co pokazało, że
cały czas uważnie słuchał.

Być może uderzyła cię jego gotowość
do zmiany zdania, wyciągnięcia
wniosków z tego, co miałeś do
powiedzenia; dostrzeżenia, że
człowiek może mieć własne poglądy,
a jednocześnie trzymać się ich z
pokorą i pewną gracją, co sprzyja
atmosferze wzajemnego szacunku.
Nie chodzi o to, że twój rozmówca
nie miał opinii na dany temat lub że
zmienił swoje stanowisko, aby
zgodzić się z twoim, ale o to, że
okazał ci szacunek: pokazał, że mu
na tobie zależy, nawet jeśli nie
przekonał cię do niczego innego.
Taka postawa mogła nawet dać ci
nowy impuls, nie tylko do
formułowania i wyrażania własnych
osądów, ale także do konfrontowania
swoich przekonań z przekonaniami
innych. Będąc wysłuchanym,
poczułeś się zachęcony do słuchania



innych. Prawdziwy dialog jest
zaraźliwy.

Może dyskusja dotyczyła czegoś
błahego, jak to, czy dany serial jest
wart obejrzenia. Jesteś jego wielkim
fanem, ale z wykwintnym taktem
ktoś był w stanie delikatnie wyrazić
swoją dezaprobatę, nie sprawiając,
że czułeś się odrzucony. Z drugiej
strony, mogło to być coś
poważniejszego, jak polityka czy
ekonomia. Istnieje wiele słusznych
sposobów organizowania
społeczeństwa: rozwijanie i
promowanie stanowiska w tym, co
moglibyśmy nazwać „sferą
doczesną”, jest dobrym znakiem
zdrowej ludzkiej dojrzałości, ale
umiejętność słuchania i uczenia się
od innych jest jeszcze lepsza. Istnieją
pewne kwestie, które przekraczają
doczesność, jak kwestie religijne czy
etyczne. Jeśli to było centrum twojej
rozmowy, wtedy w grę wchodzi
obiektywna prawda. Twój rozmówca



jednak w jakiś sposób nie tylko
zachował ze spokojem odmienne
zdanie, ale także wnikliwie rozważył
to, co miałeś do powiedzenia.

Bez względu na temat, ta osoba
przekazała ci najważniejszą ze
wszystkich prawd - że jesteś ważny,
że masz wartość, że jesteś kochany.
„Nie jesteśmy przypadkowym i
pozbawionym znaczenia produktem
ewolucji. Każdy z nas jest owocem
zamysłu Bożego. Każdy z nas jest
chciany, każdy miłowany, każdy
niezbędny”[1]. Fakt, że każda osoba
jest stworzona z miłości, jest
pierwszą prawdą, do której przyjęcia
wszyscy jesteśmy wezwani i
pierwszą prawdą, którą jesteśmy
wezwani dzielić się z innymi.
Mówiąc o tej pięknej rzeczywistości
ludzkiej godności, konstytucja 
Gaudium et spes wyjaśnia: „Człowiek
[…] istnieje bowiem tylko dlatego, że
Bóg stworzył go z miłości i wciąż z
miłości zachowuje, a żyje w pełni



wedle prawdy, gdy dobrowolnie
uznaje ową miłość i powierza się
swemu Stwórcy[2]”.

Dialog: razem ku prawdzie

Prawdziwy dialog nawiązuje się, gdy
dwie rozmawiające ze sobą osoby
poszukują prawdy. Każdy ma swoją
perspektywę i doświadczenie, i
choćby nawet to przełożyło się na
silne przekonania, dialog nie buduje
murów, a wręcz przeciwnie,
charakteryzuje się otwartością na
drugiego człowieka i chęcią uczenia
się od niego. Dzieje się tak dlatego, że
prawdziwy dialog jest motywowany
pragnieniem zbliżenia się do prawdy
i, jeśli to możliwe, wraz z innymi.

Nie angażujemy się w dialog, aby
bronić naszych opinii lub przekonać
innych, ale aby razem dojść do
prawdy. Jak powiedział papież
Franciszek z okazji Światowego Dnia
Komunikacji, „Potrzebujemy
przezwyciężyć różnice przez takie



formy dialogu, które pozwolą nam
wzrastać we wzajemnym
zrozumieniu i szacunku. Kultura
spotkania wymaga, byśmy byli
gotowi nie tylko dawać, ale również
przyjmować od innych.[3]”. Oznacza
to bycie otwartym na przyjęcie
wszystkiego, co może pochodzić z
zaangażowania z drugą osobą, czy to
coś, co pozytywnie przyczynia się do
naszej wiedzy, czy coś, co ujawnia
nową lukę, o której wcześniej nie
myśleliśmy. „A próbując zrozumieć
innych, zrozumieć ich punkty
widzenia, odkrywa się prawdziwe
aspekty, które nie były brane pod
uwagę, udoskonala się swoje
propozycje i, krótko mówiąc, staje się
bardziej zrozumiałym. Z drugiej
strony, jeśli praca nad komunikacją
ignoruje pytania lub wątpliwości
drugiej osoby, monolog zastępuje
dialog.[4]”

Co ciekawie, pierwsze przykazanie,
zarówno w prawie żydowskim, jak i



w nauczaniu Jezusa dla chrześcijan,
zaczyna się od czasownika w trybie
rozkazującym: „Słuchaj,
Izraelu” (Pwt 6, 4; Mk 12, 29). Miłość
do Boga i miłość do bliźnich
nieuchronnie wiąże się z
otwieraniem naszych uszu, by być
uważnym na słowo Boże i na
potrzeby tych, którzy nas otaczają.

Jeśli prawda sama w sobie jest
naszym najwyższym motywem
dialogu, nigdy nie możemy
zaniedbać jednej z największych
prawd: miłości Boga do osoby, z którą
mamy do czynienia. Niezależnie od
tego, ile dobrego mamy nadzieję
zrobić, przekonując kogoś o
prawdzie na temat jakiejkolwiek
kwestii, nie możemy tego robić
kosztem prawdy o jej godności jako
osoby. Niezależnie od tego, co jest
przedmiotem debaty, nasz szacunek
dla innych nie może zależeć od ich
zgody z nami. Sposób, w jaki
traktujemy ludzi, mówi dobitniej niż



jakikolwiek argument i powinien
świadczyć właśnie o ich osobistej
godności jako dziecka Bożego.
„Osobowość ludzka musi być
szanowana z religijną czcią. Kiedy
odnosimy się do siebie nawzajem,
powinniśmy czynić to z uczuciem
podziwu, które pojawia się w
obecności czegoś świętego i
uświęconego. Tacy bowiem są ludzie:
zostaliśmy stworzeni na obraz Boga
(Rz 1, 27)”[5].

Wolność: odpowiedzialność

Godność ludzka jest podstawą
wolności, w tym wolności opinii i
wypowiedzi, a także wolności religii i
sumienia. Właśnie dlatego, że każda
osoba została stworzona przez Boga
jako wyjątkowa jednostka, a także z
własną ludzką wolnością, możemy
różnić się od siebie w tym, co
uważamy za prawdę. To, że ta
wolność skutkuje wielką
różnorodnością opinii i podejść do



rzeczy, jest dowodem na to, że istota
ludzka jest w jakiś sposób
transcendentna, a nie
zdeterminowana przez jakiś
podstawowy impuls lub instynkt,
który wszyscy mamy wspólny. „Kiedy
rozumie się do głębi wartość
wolności, kiedy miłuje się ten boski
dar duszy, wtedy miłuje się też
wielość — konsekwencję wolności”[6].
Różnorodność jest czymś, co należy
celebrować, o ile jest wyrazem
wolności, ponieważ sama wolność
jest czymś, co należy kochać i
chronić.

Paradoksalnie, wolność, która
wynika z naszej ludzkiej godności,
jest wolnością, do której korzystania
jesteśmy zobowiązani przez naszą
samą naturę - jesteśmy „istotami
wyposażonymi w rozum i wolną
wolę, a tym samym w osobistą
odpowiedzialność”[7]. Możemy i
powinniśmy zająć stanowisko w
wielu „sprawach pozostawionych



przez Boga do swobodnej dyskusji
[...] na przykład, w zakresie różnych
opinii filozoficznych, nauki,
ekonomii czy polityki, prądów
artystycznych i kulturalnych,
problemów swojego życia
zawodowego czy społecznego”[8]. W
tych kwestiach święty Josemaria
zawsze nalegał, abyśmy bronili
„wolności osobistej, jaką w świetle
zasad głoszonych przez Urząd
Nauczycielski mają świeccy w
podejmowaniu wszelkich
konkretnych decyzji teoretycznych
bądź praktycznych”[9].

Chociaż jest to wolność, którą cieszy
się każdy, należy ona w szczególny
sposób do świeckich, których
różnorodne osobiste powołania mają
wspólną misję uświęcenia świata od
wewnątrz. Nam Bóg przekazuje
swoją prawdą przez zwykłe
okoliczności i relacje naszego
codziennego życia, a my dzielimy się
tą prawdą z innymi przez nasze



rozmowy, przyjaźnie i pracę,
wznosząc Chrystusa na szczyt
wszystkich ludzkich działalności. A
jednak te działalności sfery
świeckiej, ze względu na swoją
naturę, mogą być realizowane na
wiele różnych sposobów i o ile są
zgodne z prawdą, wszystkie są
równie ważne. „Wszyscy
chrześcijanie […] w porządkowaniu
spraw doczesnych niech biorą pod
uwagę słuszne, choć różniące się
między sobą poglądy”[10]. Lub, jak
lubił powtarzać święty Josemaría, „w
sprawach doczesnych nie ma
dogmatów”[11].

Gdziekolwiek Bóg nas umieścił,
możemy być pewni, że znajdziemy
wielu dobrych ludzi, katolików lub
nie, którzy mają różne, ale również
słuszne rozwiązania i podejścia do
wspierania wspólnego dobra. To
zdecydowanie nie oznacza, że
powinniśmy po prostu przyjąć
pomysły kolejnej osoby bez



zastanowienia, a co gorsza, nie
przyjąć żadnego stanowiska. Byłoby
to lekceważenie naszej własnej
wolności i pozbawienie świata
wkładu, jaki moglibyśmy wnieść.
Ponadto, jeśli nie dodamy do wielkiej
różnorodności poglądów zgodnych z
prawdą, te, które chybią, mogą stać
się najgłośniejszymi i
najpopularniejszymi głosami. „My,
dzieci Boże, którzy jesteśmy
obywatelami o takim samym statusie
jak inni, musimy bez obaw
uczestniczyć we wszystkich
uczciwych ludzkich działaniach i
organizacjach, aby Chrystus mógł być
w nich obecny. Pan będzie surowo
rozliczał każdego z nas, jeśli
zaniedbaniem lub miłością do
komfortu nie będziemy się starać
odgrywać aktywnej roli w ludzkim
rozwoju i decyzjach, od których
zależy teraźniejszość i przyszłość
społeczeństwa”[12]. Jednocześnie,
chociaż jesteśmy wolni i spoczywa
na nas osobista odpowiedzialność za



udział w debatach w otaczającym
nas świecie oraz za budowanie i
promowanie własnego stanowiska,
tak samo jest w przypadku naszych
bliźnich.

Wolność i błąd

Wolność ta ma miejsce w każdym
dialogu między ludźmi, nawet gdy w
grę wchodzi prawda. Mamy to
szczęście, że jesteśmy wolnymi i
inteligentnymi istotami, a "pecha", że
nasza inteligencja jest ograniczona,
więc w obliczu pytań, które są
uwarunkowane, trudne lub zależne
od czasu, przestrzeni lub ludzkiej
wrażliwości, rezultatem jest szeroka
gama opinii.

Wolność to to, co pozwala nam
myśleć…, że lody waniliowe są lepsze
niż czekoladowe, lub że republika
jest lepsza niż monarchia. Pozwala
nam jednak również wierzyć w coś
obiektywnie fałszywego, jak to, że
zemsta jest uzasadniona, czy nawet,



że Bóg nie istnieje. Ignorancja i błąd
mogą mieć korzenie w korzystaniu z
wolności, ponieważ możemy źle
używać tego wielkiego daru. W ten
sposób różnice w tym, co wiemy i w
co wierzymy, nie są tylko wyrazem
wolności, mogą również być
manifestacją ludzkiego ograniczenia,
a czasami grzechu. Dlatego nie sama
różnica jest tym, co kochamy, ale
wolność za nią stojąca. Czy
naprawdę powinniśmy bronić
wolności, nawet wiedząc, że może
prowadzić do błędu, a nawet
grzechu? Sam Bóg kocha naszą
wolność do tego stopnia, że daje nam
wolność do dobrowolnego trzymania
się błędu.

Ważne jest, aby odróżnić, że istota
wolności nie leży w możliwości
popełniania błędów. Możemy nawet
być kuszeni, by robić coś
przeciwnego temu, co wiemy, że jest
dobre, próbując potwierdzić naszą
niezależność. Jednak prawdziwa



wolność znajduje się w
poszukiwaniu prawdy i działaniu
zgodnie z nią. W przeciwnym razie
popadamy w więzy, które
uniemożliwiają nam dostrzeganie,
wybieranie i cieszenie się tym, co
prawdziwe i dobre.

Dlatego kochanie i obrona wolności
każdej osoby, nie tylko do posiadania
opinii, której nie podzielamy, ale
także do trzymania się błędnego
przekonania, nie jest tym samym, co
kochanie lub bronienie fałszu.
Relatywizm moralny polega na
udawaniu, że nie ma prawdy i
dlatego nie ma znaczenia, w co ktoś
wierzy, lub że wszystko, co ktoś
uważa za prawdę, jest równe i ważne
jest, że w to wierzy. Możemy być
kuszeni, by myśleć, że odpowiednią
postawą w obliczu różnicy jest bycie
obojętnym - przyjmowanie postawy
„masz swoją prawdę, a ja mam
moją”. Ale prawdziwa miłość nigdy



nie jest obojętna. Miłość szuka dobra
drugiego.

Ponieważ kochamy innych, nie
chcemy tylko sami zbliżać się coraz
bardziej do prawdy, chcemy tego
również dla nich. Wiemy, że prawda
uczyni ich jeszcze bardziej wolnymi
(Por. J 8, 32). I tak, nie odmawiając
innym ich wolności, jesteśmy gotowi
zrobić wszystko, co w naszej mocy,
aby im pomóc, zawsze będąc
otwartymi na otrzymanie pomocy od
nich. „Prawdy […] trzeba szukać w
sposób zgodny z godnością osoby
ludzkiej i z jej naturą społeczną, to
znaczy przez swobodne badanie przy
pomocy magisterium, czyli
nauczania, przez wymianę myśli i
dialog, przez co jedni drugim
wykładają prawdę, jaką znaleźli albo
sądzą, że znaleźli, aby nawzajem
pomóc sobie w szukaniu prawdy;
skoro zaś prawda została poznana,
należy mocno przy niej trwać
osobistym przyświadczeniem”[13]. Ze



względu na naszą ludzką godność,
każdy z nas jest wolny w dążeniu do
prawdy, a to, w co wybieramy
wierzyć, jest naszym własnym
wolnym wyborem, ale zależymy od
siebie nawzajem, od dialogu i
swobodnego angażowania się i
towarzyszenia sobie w tym
poszukiwaniu.

Dzieci Boże

Komentując słowa Jezusa, że
„prawda was wyzwoli” (J 8, 32),
święty Josemaria wyjaśniał: „Jaka to
prawda, która zapoczątkowuje i
wypełnia w całym naszym życiu
drogę? przedstawię ją wam [...] jest
to świadomość, że wyszliśmy z rąk
Boga, że jesteśmy przedmiotem
szczególnej miłości Trójcy
Przenajświętszej, że jesteśmy dziećmi
tak wielkiego Ojca [...]. Nie
zapominajcie o tym że, kto nie widzi
w sobie dziecka Bożego, ten nie
poznał najgłębszej prawdy o



sobie”[14]. To jest nasza najbardziej
podstawowa tożsamość, głębsza niż
stanowisko, które zajmujemy w
jakiejkolwiek kwestii. I bez względu
na to, jak różne są nasze opinie, to
jest to również prawda o naszym
rozmówcy. Możemy żyć i
przekazywać tę prawdę, angażując
się w dialog w duchu, którego
nauczył nas Chrystus.

W ten sposób stopniowo
identyfikujemy się z Chrystusem,
który będąc Bogiem, był
nieskończenie wolny. Nie dlatego, że
mógł wybierać zło, ale dlatego, że
cieszył się dobrem. Aniołowie i
święci również przeszli przed nami
tą ścieżką wolności. Każdy, zgodnie z
własnym charakterem,
preferencjami, zainteresowaniami,
pracą, epoką... zjednoczeni w miłości
do Boga i bliźnich.

-----



Możesz mieć doświadczenie, gdy ktoś
nie chciał cię słuchać. Albo sprawiał
wrażenie, że słucha, chociaż
niecierpliwie, tak naprawdę tylko
czekał, aż przestaniesz mówić,
przygotowując się jednocześnie, jak
lew gotowy do skoku, aby
zaatakować, rozerwać każdy z
twoich punktów, jeden po drugim.
Może wówczas poczułeś, jak twoje
instynkty wchodzą w grę, jak twoje
serce zaczęło bić szybciej i napięcie
zaczęło budować się w twojej głowie,
i poczułeś potrzebę krzyku i obrony
swojej pozycji. Być może twój
rozmówca był naprawdę agresywny
lub nadał sprawie osobisty
charakter. Prawdopodobnie ostatnią
rzeczą, jaką chciałeś zrobić, było
okazanie zrozumienia. Ale miłość
wymaga zrozumienia w każdych
okolicznościach, zrozumienia, które
przekazuje Bożą miłość. Jeśli czujesz,
że to cię przerasta, masz rację. „Jeśli
bowiem miłujecie tych tylko, którzy
was miłują, jakaż za to dla was



wdzięczność? Przecież i grzesznicy
miłość okazują tym, którzy ich
miłują. I jeśli dobrze czynicie tym
tylko, którzy wam dobrze czynią,
jaka za to dla was wdzięczność? I
grzesznicy to samo czynią” (Łk 6,
32-33). Dyskutować z tymi, którzy
myślą jak ty, słuchać tych, którzy cię
słuchają - to naturalne. Ale czasami
bycie wyrozumiałym jest naprawdę
nadprzyrodzone, świadczy o tym, że
Bóg działa w nas jako w swoich
narzędziach, przynosząc swoją
czułość i uczucie, „ponieważ On jest
dobry dla niewdzięcznych i
złych” (Łk 6, 35). Traktując innych
zgodnie z ich godnością jako dzieci
Bożych, my sami „będziemy synami
Najwyższego” (Łk 6, 35).

Stacey Hope-Bailie



[1] Benedykt XVI, Homilia na
inauguracje pontyfikatu 24-IV-2005.

[2] Gaudium et spes, 19.

[3] Orędzie papieża Franciszka na
XLVIII na Światowy Dzień Środków
Społecznego Przekazu, 2014.

[4] Ksiądz Prałat Ocáriz: „Spokój i
pogoda ducha pozwalają nam nadać
głęboki sens naszej pracy”

[5] Konferencja Biskupów Katolickich
Stanów Zjednoczonych, Economic
Justice for All, 1986, nr 28.

[6] Rozmowy z prałatem Escriva, 96.

[7] Dignitatis Humanae, nr 2.

[8] Rozmowy…, 12.

[9] Ibidem.

[10] Gaudium et spes, 75.

https://opusdei.org/pl-pl/article/ksiadz-pralat-ocariz-spokoj-i-pogoda-ducha-pozwalaja-nam-nadac-gleboki-sens-naszej-pracy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/ksiadz-pralat-ocariz-spokoj-i-pogoda-ducha-pozwalaja-nam-nadac-gleboki-sens-naszej-pracy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/ksiadz-pralat-ocariz-spokoj-i-pogoda-ducha-pozwalaja-nam-nadac-gleboki-sens-naszej-pracy/


[11] “Las riquezas de la fe”, ABC,
Madryt, 2 -XI-1969.

[12] Ibidem.

[13] Dignitas Humane, 3.

[14] Przyjaciele Boga, 26.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/wezwani-by-sluchac/
(05-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/wezwani-by-sluchac/
https://opusdei.org/pl-pl/article/wezwani-by-sluchac/

	Idź i czyń podobnie (IV): Wezwani, by słuchać

