
opusdei.org

Wdzięczność
pobudza nas do
walki

Jakie są prawdziwe motywy
pobudzające chrześcijan do
działania? Czego szukamy,
kiedy mówimy, że chcemy być
lepsi? Walka powinna być
jednak skoncentrowana na
Bogu, a nie na nas samych.

19-08-2022

„Podobnie też [jest] jak z pewnym
człowiekiem, który mając się udać w
podróż, przywołał swoje sługi i



przekazał im swój majątek. Jednemu
dał pięć talentów, drugiemu dwa,
trzeciemu jeden, każdemu według
jego zdolności, i odjechał”. (Mt
25,14-15). Opowieść Jezusa o
talentach wydaje nam się bardzo
znajoma i – jak całe Pismo Święte –
stale zaprasza nas do głębszego
zrozumienia naszego życia w relacji
z Bogiem.

W gruncie rzeczy przypowieść
opowiada o człowieku, który 
zawierza hojnie ogromną część
swojego bogactwa swoim trzem
służącym. Nie traktuje ich przy tym
jako zwykłych służących, ale
angażuje ich w swoje
przedsięwzięcie. Patrząc w ten
sposób wydaje się, że słowo 
zawierzyć jest tu najwłaściwszym:
nie daje im szczegółowych instrukcji
mówiąc im co dokładnie mają zrobić.
Pozostawia to w ich rękach. Ocena
ich reakcji –zapału, z jakim wysilają
się, aby pomnożyć bogactwo swojego



Pana – pozwala na stwierdzenie, że
dwóch z nich natychmiast
zrozumiało o co chodzi. Odebrali gest
swojego Pana jako wyraz zaufania.
Moglibyśmy nawet powiedzieć, że
widzieli to jako wyraz miłości i
dlatego szukali z miłością sposobu,
by się odwdzięczyć, mimo że nie
postawiono im żadnych warunków
czy wymogów. „Zaraz ten, który
otrzymał pięć talentów, poszedł,
puścił je w obrót i zyskał drugie
pięć.” (Mt 25,16). W ten sam sposób
postąpił ten, który miał dwa talenty:
zdobył kolejne dwa.

Jednakże kolejny sługa postrzega to
zupełnie inaczej. Czuje się
postawiony w obliczu próby i w
związku z tym nie może ponieść
porażki. Dla niego najważniejsze jest
to, żeby nie podjąć mylnej decyzji.
„Ten zaś, który otrzymał jeden,
poszedł i rozkopawszy ziemię, ukrył
pieniądze swego pana” (Mt 25,18).
Obawia się zawieść swojego Pana.



Wyobraża sobie, że to mogłoby
wywołać jego niezadowolenie.
Dlatego mówi: „Panie, wiedziałem,
żeś jest człowiek twardy: chcesz żąć
tam, gdzie nie posiałeś, i zbierać tam,
gdzieś nie rozsypał. Bojąc się więc,
poszedłem i ukryłem twój talent w
ziemi. Oto masz swoją własność!” (Mt
25,24-25).

Skoro uważa, że jego Pan jest surowy
i niesprawiedliwy, nie uważa, że mu
cokolwiek zawierza. Widzi to jako
uciążliwą próbę, a nie jako szansę.
Nie chcąc zawieść w tej próbie
wybiera sposób najbardziej
bezpieczny w odniesieniu do cudzej
własności i interesów drugiej osoby.
Rezultatem tego jest postawa
chłodna i zdystansowana. „Oto masz
swoją własność!" (Mt 25,25).

Te dwie tak różne reakcje mogą
pomóc nam rozważyć jak my
odpowiadamy na to co zawierzył
nam Bóg – nasz Ojciec: nasze życie i



nasze powołanie chrześcijańskie.
Oba mają ogromną wartość w Jego
oczach. A On zostawił to w naszych
rękach. Jaka jest nasza odpowiedź?

Walczyć z wdzięczności a nie ze
strachu

Dla pierwszych dwóch sług zaufanie
ich Pana stanowiło prawdziwy
podarunek. Wiedzieli, że nie
zasługiwali i że nie mieli prawa
oczekiwać od niego tego rodzaju
zadania. W pewien nowy sposób,
zrozumieli, że relacja z ich
gospodarzem nie opierała się na
sukcesie czy porażce swoich działań,
lecz na tym jak on ich postrzegał. Z
dala od tego kim faktycznie obecnie
byli, był zdolny dostrzec to, kim
mogliby się stać. Patrząc na to w ten
sposób łatwiej możemy sobie
wyobrazić głęboki sens wdzięczności,
który wypływał z ich serc. Otrzymać
spojrzenie pełne nadziei jest
autentycznym darem i odpowiedzią



najbardziej naturalną na podarunek
jest pragnienie odwzajemnienia się.

Jeśli nie jesteśmy tego świadomi,
możemy pomylić się w ocenie wagi
walki w naszym życiu
chrześcijańskim. Jeżeli wysilamy się,
aby osiągnąć sukces i aby zasłużyć
sobie w ten sposób na bycie
kochanymi, to z wielką trudnością
walka zaprowadzi nas do
doświadczenia prawdziwego pokoju.
Wysilać się, aby być kochanym –
choćby to było nieświadome –
zawsze oznacza, że porażki i
niepowodzenia prowadziłyby do
głębokiego zniechęcenia – czy nawet
gorzej - do goryczy, która
wdzierałaby się do duszy.
Tymczasem opieranie naszej walki
na wdzięczności pomaga nam
uniknąć tego zagrożenia.

Treść przypowieści sugeruje także, że
dwaj pierwsi słudzy przyjęli ten dar z
poczuciem misji, misji wyjątkowej i



osobistej. Gospodarz – jak czytamy –
dał każdemu „według jego
zdolności” (Mt 25,15). To mało
prawdopodobne, aby słudzy mieli
jakiekolwiek wcześniejsze
doświadczenie w inwestowaniu i
nadzorowaniu wielkiego majątku.
Jednakże, zawierzywszy im, patrząc
na nich według tego kim mogliby
być, ich pan faktycznie wzywał ich
do bycia kimś więcej, do wysilania
się by stać się tym, kim jeszcze nie
byli. Innymi słowy, wraz z darem
zawierzał im misję całkowicie
wyjątkową. I zakładając, że
postrzegali ten dar w tych kryteriach
byli zainspirowani i pełni zapału, aby
stanąć na wysokości tego wezwania.
Uczynili swoimi sprawy ich pana i
wysilali się aby rozpocząć coś w
czym jeszcze nie mieli
doświadczenia. Odważyli się uczyć
się, wzrastać, nie polegać na samym
sobie, z wdzięczności, nie zważając
na jakikolwiek lęk.



Podobnie jak w przypowieści Bóg
Ojciec wzywa każdego z nas zgodnie
z tym, jak On widzi kim możemy stać
się. Właśnie to jest najważniejsze i to
co chcemy odkryć na nowo podczas
naszej modlitwy: jakimi nas widzi
Bóg, a nie jakimi my widzimy
samych siebie. Chcemy upewnić się,
że nasza walka skupia się na Nim, a
nie na nas. Właśnie dlatego, że mogę
być pewien postawy Boga wobec
mnie, mogę zapomnieć o sobie
samym i odważyć się rozwijać, i
przyczynić się do zwiększenia
bogactwa, które mi zawierzono dla
Jego chwały i dobra innych. Ta walka
poprowadzi nas do wzrostu w
cnotach: wiary, nadziei i miłości oraz
we wszystkich tych cnotach ludzkich,
które pozwalają nam pracować z
doskonałością i być prawdziwymi
przyjaciółmi naszych przyjaciół.

Walka zainspirowana przykładem
Jezusa



Każdy z nas pragnie pokoju i
pociechy - odpoczynku od naszych
wysiłków. Jezus doskonale to
rozumie, i dlatego nas zaprasza:
„Przyjdźcie do Mnie wszyscy, którzy
utrudzeni i obciążeni jesteście, a Ja
was pokrzepię. Weźcie moje jarzmo
na siebie i uczcie się ode Mnie, bo
jestem cichy i pokorny sercem, a
znajdziecie ukojenie dla dusz
waszych. Albowiem jarzmo moje jest
słodkie, a moje brzemię lekkie” (Mt
11,28-30). Tego odpoczynku
doświadczymy w pełni na końcu
czasów, kiedy zmartwychwstaniemy
i całe stworzenie napełni się Bogiem
jak woda przepełnia morza (por. Iz
11,9). Jednak w obecnej chwili pokój i
odpoczynek, który Jezus nam
proponuje jest ściśle związany z
koniecznością wzięcia swego
brzemienia i walką, aby podążać za
Nim.

„Jeśli kto chce pójść za Mną, niech się
zaprze samego siebie, niech weźmie



krzyż swój i niech Mnie
naśladuje!” (Mk 8,34). Słowa Jezusa
nie są surowym, arbitralnie
narzuconym wymaganiem. Wręcz
przeciwnie, stanowią źródło
ogromnej pociechy. Chrystus idzie
przed nami i doświadcza w swoim
własnym ciele wyzwań, strachu i
bólu, które pojawiają się w świecie
naznaczonym grzechem,
odpowiadając z wolnością na
wezwanie Ojca. Jezus nie prosi nas z
daleka, abyśmy walczyli, lecz on już
jest tam wcześniej niż my – zawsze
nas poprzedza. „Nie takiego bowiem
mamy arcykapłana, który by nie
mógł współczuć naszym słabościom,
lecz doświadczonego we wszystkim
na nasze podobieństwo, z wyjątkiem
grzechu. Przybliżmy się więc z
ufnością do tronu łaski, abyśmy
otrzymali miłosierdzie i znaleźli
łaskę dla [uzyskania] pomocy w
stosownej chwili” (Hbr 4,15-16). Pan
proponuje nam coś, co On sam
przeżył.



Mówiąc o sposobie, w jaki Szymon
Cyrenejczyk niósł krzyż z Jezusem,
święty Josemaria zachęca każdego z
nas, by odkryć w naszym życiu jak
być cyrenejczykiem: „Stać się
dobrowolnie tym, czym był
Cyrenejczyk, być bliskim
umęczonemu Chrystusowi — to dla
duszy miłującej nie oznacza
nieszczęścia, ale pewność, że Bóg jest
blisko nas i błogosławi nam poprzez
to wybraństwo.”[1] Odkrycie polega
na tym, że moja walka – walka, którą
można by odczuwać jako
niesprawiedliwą, tak jak w
przypadku Szymona – prowadzę
naprzód z Jezusem. Chodzi o jedność
z Nim w obecnej chwili, w wysiłku i
nie tylko wtedy, kiedy odnosi się
sukces. Zaakceptować ją
dobrowolnie, jako nieodłączną
konsekwencję daru mojego
powołania chrześcijańskiego, polega
na otwarciu się na odkrycie, że Jezus
wysila się we mnie i razem ze mną.
Dlatego „nie dźwiga się już byle



jakiego krzyża: rozpoznaje się Krzyż
Chrystusa i znajduje się pociechę na
myśl, że to Odkupiciel wziął na siebie
jego ciężar.”[2]

Jednocześnie Pan zaprasza nas,
abyśmy zobaczyli owoce życia
obejmującego krzyż: zwycięstwo nad
grzechem i śmiercią oraz jego
uwielbienie przez Ojca. Dzięki
Zmartwychwstaniu, w Jezusie mamy
niezniszczalny dowód wartości, jaką
ma wysilanie się, aby być wiernymi
temu, co nasz Ojciec Bóg nam
zawierzył. Jak mówi święty Paweł:
„Niewielkie bowiem utrapienia
naszego obecnego czasu gotują
bezmiar chwały przyszłego wieku”(2
Kor 4,17). Razem z Jezusem możemy
patrzeć na Krzyż i widzieć, nie
bezużyteczny, bezsensowny ból, ale
zwycięstwo i odkupienie. W ten
sposób będziemy w stanie podjąć
wyzwania i stawić czoło
trudnościom, które w sposób
nieunikniony powstają, kiedy



chcemy wiernie podążać za
Chrystusem, za Jego przykładem
pomnażania i czynienia owocnym
tego, co Ojciec Mu zawierzył.

Łaska przemienia walkę, a nie
usuwa jej

Być może sługa, który zakopał talent
czuł się przytłoczony, a nawet
zasmucony perspektywą wysiłku,
który widział u swoich towarzyszy.
Porównując się z nimi, być może
czując się nieodpowiednim do tego
zadania, poszukał łatwiejszej i
bezpieczniejszej drogi. W ten sposób
ukrył skarb i zakopał powierzony mu
podarunek razem z wszystkimi
możliwościami, które z nim były
związane. Ten główny wątek
powtarza się zawsze wtedy, kiedy
unikamy wysiłku i niewygody, które
niesie ze sobą podążanie za
jakąkolwiek wartościową w życiu
sprawą. Nie powinniśmy zapominać,
że walka i wysiłek w miłosnym



poszukiwaniu dobra nie są ani
niesprawiedliwe, ani narzucone.
Należą do samej natury życia - życia,
które Pan uświęcił. Podczas naszej
ziemskiej drogi jedność z Jezusem
powstanie właśnie poprzez walkę
wolną i z miłości, wzrastając w
cnotach nadprzyrodzonych i
ludzkich. Ponieważ łaska nie
zastępuje własnej dynamiki życia
ludzkiego, lecz jednoczy ją z Bogiem.

Jeśli bierzemy to pod uwagę, nasze
wysiłki i nasza walka nie będą
wyrazem samowystarczalności czy 
neopelagianizmu. Nigdy nie
powinniśmy zapominać tego co
Święty Paweł pisał do Filipian:
„Albowiem to Bóg jest w was
sprawcą i chcenia, i działania
zgodnie z [Jego] wolą.” (Flp 2,13).
Walka, więc, nie sprzeciwia się
działaniu łaski w nas. Tak właściwie,
wzrost cnót teologalnych nie jest
niczym innym jak miłością – boską i



ludzką – i świętością, a dokładniej:
„to pełnia miłości”[3].

Święty Josemaria wyraża tę samą
prawdę teologiczną z perspektywy
modlitwy: „Potem, kiedy w
modlitwie rozmawiałeś z Panem,
zrozumiałeś jaśniej, że walka jest
synonimem Miłości, i prosiłeś Go o
większą Miłość, bez strachu przed
walką, która cię czeka, ponieważ
będziesz walczyć dla Niego, z Nim i w
Nim.” [4]. Im bardziej staramy się żyć
naszą walką jako miłością, bardziej
nas poruszy pragnienie, aby ta
miłość – ta walka – wzrosła.
Przezwyciężymy pokusę, by -
pragnąc uniknąć niewygód -zakopać
to co otrzymaliśmy i w zamian
zainwestujemy we wszystko cały
wysiłek, które to zadanie z
konieczności za sobą pociąga.

Wolni aby wzrastać, wolni aby
uczyć się



W swoim liście z 9 stycznia, Ojciec
pomaga nam głębiej zastanowić się
nad wewnętrzną relacją pomiędzy
wolnością i walką w naszym życiu:
„ Im bardziej jesteśmy wolni, tym
bardziej możemy miłować. Miłość
zaś jest wymagająca: „Wszystko
znosi, wszystkiemu wierzy, we
wszystkim pokłada nadzieję,
wszystko przetrzyma” (1 Kor 13, 7) 
[5]. Jednocześnie, im bardziej
kochamy, tym bardziej czujemy się
wolnymi, nawet w trudnych i
nieprzyjemnych chwilach. „Im
intensywniejsza nasza miłość, tym
bardziej jesteśmy wolni”. Kiedy nie
chce się nam robić czegoś lub coś
wymaga od nas szczególnego
wysiłku, postępujemy również w
wolności ducha, jeżeli mimo
wszystko robimy to z miłości, to
znaczy, nie dlatego że to lubimy, tylko
dlatego, że tak nam się podoba.”[6]
Nie chodzi o jakąś „technikę”, aby
osiągnąć coś czego nie mamy ochoty
robić, by zatrzeć ponurą



rzeczywistość słowami „miłość” czy
„wolność”. Raczej chodzi o głęboką
prawdę naszych dusz, do której
odkrycia każdy z nas jest zaproszony.
Im bardziej identyfikujemy się z
darem, który Bóg nam powierzył, z
naszymi talentami i naszą misją,
będziemy bardziej chętni do walki,
kiedy będzie trzeba, aby dbać i
pielęgnować ten dar. Do działania
nie będzie nas motywował strach,
ani ciężar obowiązku, lecz
wdzięczność Bogu i pragnienie
odpowiedzenia Mu na Jego Miłości.
„Wiara w miłość Boga do każdej i
każdego z nas (por. 1 J 4,16)
prowadzi nas do odwzajemniania
miłości. My możemy miłować,
ponieważ On pierwszy nas umiłował
(por. 1 J 4,10). Napełnia nas
pewnością świadomość, że
nieskończona Miłość Boga nie tylko
leży u początku naszego istnienia, ale
towarzyszy nam w każdej jego
chwili, ponieważ On jest bliższy nam
niż my sobie samym”[7].



W ostatnim czasie wiele pracowano,
aby ponownie zrozumieć znaczenie
walki w ramach integralnego
rozwoju ludzkiego, szczególnie w
obszarze pracy zawodowej i
edukacji. „Pomyślcie nieco o swoich
kolegach, którzy wybijają się
prestiżem zawodowym, swoją
uczciwością, swoją pełną oddania
służbą: czy nie poświęcają wielu
godzin w ciągu dnia — a nawet w
nocy — swej pracy? Czy nie
powinniśmy czegoś się od nich
nauczyć?”[8]. Z pewnością możemy
nauczyć się od nich by lepiej walczyć
i w ten sposób być bardziej wolnymi
by bardziej kochać. Ponadto, ci
którzy lepiej walczą zwykli
prowadzić otwartą walkę. Nie
postrzegają swoich zdolności –
swoich talentów - jako czegoś stałego
i określonego. Jak pierwsi dwaj
słudzy z przypowieści Jezusa,
rozumieją, że to co im powierzono
jest przeznaczone do rozwijania
poprzez wysiłek i walkę. Jeśli



będziemy podążali za tym
przykładem, zauważymy, że walka
sama w sobie jest wartościowa:
niepowodzenia i trudności nie
okazują się nam jako porażki, ale
jako okazje, aby nauczyć się i
poprawić; nie będziemy doświadczali
wysiłku jako braku, ale jako znak
postępu; i zamiast czuć się
zranionymi, ponieważ widać nasze
wady, będziemy pragnąć poznać
naszą słabość i przyjąć radę innych.

Prawdopodobnie pierwsi dwaj
słudzy z przypowieści wierzyli, że to
co im zawierzono może wzrastać.
Zaufanie ich gospodarza pociągnęło
ich i zainspirowało. Również i my
możemy czuć się jednakowo
zainspirowani, jednakowo swobodni,
kiedy jeszcze raz odkryjemy jak
miłość Boga Ojca znajduje się w tej
niepowtarzalnej misji, którą
każdemu z nas zawierzył. To misja,
która wymaga poświęcenia i walki,
aby ją zrealizować.



Pan powierzył nam wspaniałą misję.
Zechciał liczyć na nas, aby uczynić
obecną Jego nieskończoną Miłość
pośród świata, w którym żyjemy.
Dlatego: „Świadomość, że Bóg
oczekuje nas w każdej osobie (por.
Mt 25, 40) i że chce stać się obecny w
naszym życiu również poprzez nas
samych, popycha nas do rozdawania
pełnymi garściami tego, co
otrzymaliśmy. A w naszym życiu,
moje córki i moi synowie,
otrzymaliśmy i otrzymujemy wiele
miłości. Dawanie jej Bogu i innym
jest najwłaściwszym aktem wolności.
Miłość realizuje wolność, odkupia ją.
Sprawia, że wolność spotyka się ze
swoim początkiem i swoim celem w
Miłości Boga”[9]. Ci dwaj słudzy,
którzy rozwinęli dar swojego
gospodarza na końcu odkryli
nagrodę o wiele większą niż mogli
sobie to wyobrazić: "Dobrze, sługo
dobry i wierny! Byłeś wierny w
rzeczach niewielu, nad wieloma cię
postawię: wejdź do radości twego



pana!" (Mt 25,23). To jest radość,
której szukamy - i ta, która
towarzyszy nam podczas naszej
walki -, pełna nadziei, która skłoniła
Świętego Pawła, by zawołał: „Sądzę
bowiem, że cierpień teraźniejszych
nie można stawiać na równi z
chwałą, która ma się w nas
objawić” (Rz 8,18).

Justin Guillespie

Tłum. Krystyna Ewich

[1] Święty Josemaría, Przyjaciele
Boga, 132.

[2] Tamże.

[3] Święty Josemaría, Bruzda, 739.

[4] Tamże, nr 158.

[5] Od Ojca, List pasterski, 9 I 2018, nr
5.



[6] Tamże.

[7] Tamże, nr 4.

[8] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
60.

[9] Od Ojca, List pasterski, 9 I 2018, nr
4.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/wdziecznosc-pobudza-nas-do-

walki/ (12-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/wdziecznosc-pobudza-nas-do-walki/
https://opusdei.org/pl-pl/article/wdziecznosc-pobudza-nas-do-walki/
https://opusdei.org/pl-pl/article/wdziecznosc-pobudza-nas-do-walki/

	Wdzięczność pobudza nas do walki

