
opusdei.org

“Warto być
wiernym” (V):
Pierwotna czystość,
promieniejąca
nowość

Pan obiecał, że Duch Święty
będzie towarzyszył Jego
Kościołowi, żeby był wierny, to
znaczy, żeby dbał o
przekazywanie tego, co
otrzymał, w nieustającym
dialogu z każdą epoką. W taki
sam sposób Opus Dei kroczy
poprzez historię.



15-04-2023

«Powiedziałem wam o tych rzeczach,
abyście, gdy nadejdzie ich godzina,
pamiętali, że Ja wam o nich
powiedziałem» (J 16, 4). Te słowa,
które Jezus wypowiada podczas
Ostatniej Wieczerzy, zwracają się
zdecydowanie ku przyszłości.
Sprawiają, że dzisiaj odczytujemy
Jego kapłańską modlitwę jako
skierowaną do nas, jako rodzaj
zawsze żywego testamentu. Wielka
część tego, co Pan powierza swoim
uczniom w owych ostatnich
chwilach, odnosi się do zesłania
Ducha Świętego: «Gdy zaś przyjdzie
On, Duch Prawdy, doprowadzi was
do całej prawdy. Bo nie będzie mówił
od siebie, ale powie wszystko,
cokolwiek usłyszy, i oznajmi wam
rzeczy przyszłe» (J 16, 13). To
zwrócenie się ku przyszłości
powinno sprawiać, żebyśmy ciągle



zadawali sobie pytanie: «Czego dziś
oczekuje Pan od nas, chrześcijan?».
To pytanie zadawał sobie prałat Opus
Dei, w kilka miesięcy po przyjęciu
tego zadania od Pana. I odpowiadał:
«Pragnie, byśmy wyszli naprzeciw
niepokojom i potrzebom ludzi,
abyśmy wszystkim nieśli Ewangelię
w swej pierwotnej czystości oraz
promieniującej nowości»[1].

Bóg wciąż oddaje się ludziom

Męka, śmierć i zmartwychwstanie
Jezusa, istota Bożego Objawienia
ludziom, nastąpiły w konkretnym
miejscu i w ścisłym momencie
historycznym. Niemniej jednak, nie
chodzi tutaj o wydarzenie, które
odeszło w przeszłość, jak dzieje ze
wszystkimi innymi wydarzeniami.
Tajemnica paschalna nadal wydaje
dzisiaj owoce. Istotnie Eucharystia,
która jest sakramentalną formą
owych wydarzeń, nie jest tylko
wspomnieniem, ale jest pamiątką, w



biblijnym znaczeniu tego określenia:
uobecnia tę tajemnicę w każdym
czasie. Jest przekazaniem — traditio
— miłosiernej miłości Ojca do świata.
Chociaż Eucharystia na nowo
przedstawia konkretne historyczne
wydarzenie, pokazuje nam, że
wartość Paschy rozrywa bariery
czasu, żeby wejść w nasze dni. I nie
dzieje się to tylko z samą istotą
Bożego objawienia, ale w pewien
sposób ze wszystkimi naukami
Jezusa. On powierza nam zadanie
przekazywania — tradere — tej
Dobrej Nowiny w każdym momencie
historii (por. Mt 28, 19-20).

To posłannictwo, poprzez które
«Kościół w swej nauce, w swym życiu
i kulcie uwiecznia i przekazuje
wszystkim pokoleniom to wszystko,
czym on jest i to wszystko, w co
wierzy»[2], wiąże się koniecznie z
postępem. Chociaż często to ostatnie
pojęcie uważa się za przeciwstawne
tradycji, chodzi tu o



nieporozumienie. W rzeczywistości
oba pojęcia wyrażają harmonijny
ruch: zarówno przekazywanie, jak i
postęp oznaczają otwarcie na
historię. I to właśnie robi Kościół,
kiedy kroczy naprzód, oddając swoje
życie mężczyznom i kobietom każdej
epoki. Bohaterem tej tradycji, tego
przekazywania, jest Duch Święty,
który uwiecznia w historii słowa
Jezusa. On jest również bohaterem
postępu, zwłaszcza poprzez życie
każdego spośród świętych, które
«uwydatnia i pozwala poznawać
wciąż nowe aspekty ewangelicznego
przesłania»[3].

Świeżość początków

Ten sposób funkcjonowania Kościoła
odtwarzany jest w każdym z żywych
elementów rzeczywistości, które
tworzą jedno Ciało Chrystusa. W
związku z tym jest to również sposób
funkcjonowania Opus Dei, które jest
«stare jak Ewangelia i jak Ewangelia



nowe»[4]. W Dziele, tak jak w
Kościele, tradycja i postęp tworzą
harmonijną całość, tak jak tworzą ją
również świętość i apostolstwo.
Świętość istotnie jest wyrażana w
wierności duchowi otrzymanemu od
Boga, apostolstwo zaś rozwija się
pośród świata w konieczny sposób
zmiennego. Ta harmonia jest
owocem Ducha Świętego, który daje
nam impuls zarówno do tego, żeby
cenić otrzymane nauki, jak też, żeby
odnawiać naszą nadzieję poprzez
otwieranie nowych dróg w celu
niesienia Ewangelii do serca
mężczyzn i kobiet naszych czasów.

Kiedy przekazuje się życie, ducha,
sposób bycia, to w sposób konieczny
wierność osiąga się z perspektywy
otwarcia na historię. Tym, co Kościół
przekazuje każdej epoce, nie są
przedmioty, rzeczy nieożywione, ale
żywy kształt, forma Christi, która jest
powołana do przeobrażania każdej
kultury od środka. Ten, kto głosząc



Ewangelię, rezygnowałby ze
zrozumienia historycznej sytuacji
swojego rozmówcy i historycznej
sytuacji społeczeństwa, w którym się
porusza, troszcząc się tylko o
nauczanie abstrakcyjnej doktryny
jako ustalonej raz na zawsze, nie
przekazywałby wiernie przesłania
Jezusa Chrystusa.

W traditio evangelii, przekazywaniu
Ewangelii, wierność upodabnia się
do ciągłości żywej, zasobnej w wodę
rzeki, która łączy nas ze świeżością
źródeł. Benedykt XVI tłumaczył, w
jaki sposób Duch Święty zapewnia
«łączność między doświadczeniem
wiary apostolskiej, przeżywanej w
pierwotnej wspólnocie uczniów, a
obecnym doświadczeniem Chrystusa
w Jego Kościele (…). Tradycja —
mówił dalej — nie jest przekazem
rzeczy lub słów, nie jest zbiorem
rzeczy martwych. Tradycja to żywa
rzeka, łącząca nas ze źródłem —



żywa rzeka, w której źródło jest
zawsze obecne»[5].

Opus Dei przekazuje światu ducha,
chrześcijański styl życia,
zrozumienie głębokiej synowskiej
relacji z Bogiem, która rozpoczyna
się we Chrzcie. Ten duch, jak
Tradycja Kościoła, której część
tworzy, nie może ani nie powinien
być kodyfikowany ani szczegółowo
precyzowany we wszystkich swoich
aspektach. Poza tym jakaś dzisiejsza
konkretyzacja niekoniecznie będzie
obowiązywać jutro, dlatego że to, co
jest przekazywane na przestrzeni
czasu, to właśnie synowski duch,
przez którego żyjemy w Chrystusie,
zdolny dać życie w każdej nowej
sytuacji, jaką przedstawi historia.
«Za każdym razem, gdy staramy się
powrócić do źródeł i odzyskać
pierwotną świeżość Ewangelii —
napisał Papież Franciszek —
pojawiają się nowe drogi, twórcze
metody, inne formy wyrazu, bardziej



wymowne znaki, słowa zawierające
nowy sens dla dzisiejszego świata»[6].

Aggiornamento w życiu osobistym

Jezus powierzył swoim uczniom
zadanie docierania do wszystkich
ludzi i do wszystkich narodów przy
znajomości ich kultury i kontekstu.
Aby wyrazić to wyzwanie, często
używa się włoskiego słowa 
aggiornamento, które dosłownie
oznacza odnowienie, aktualizację.
Używali tego słowa, na przykład, św.
Jan XXIII i jego następcy, żeby
odnosić się do posłannictwa II
Soboru Watykańskiego. Termin sam
w sobie wyraża gorliwość o to, żeby
nie utracić istotnego znaczenia, żeby
być w harmonii z tym, co ludzie
rozumieją lub czego doświadczają.
Niemniej jednak, niektórzy zubożyli
to znaczenie, obstając przy tym, żeby
Kościół «uwspółcześnił się», w
znaczeniu zwykłego dostosowania
się do okoliczności czasów, jak ktoś,



kto «dostosowuje» swoje przesłanie
do wymogów różnych nowości,
ostatecznie zatracając samo
przesłanie.

Święty Josemaría spiesznie wyszedł
naprzeciw temu drugiemu
rozumieniu terminu. Wielokrotnie
ostrzegał, że to nie Kościół powinien
dostosowywać się do czasów, ale że
każda epoka potrzebuje odkrywać
zbawcze przesłanie Jezusa
Chrystusa: «Aggiornamento — mówił
— winno mieć miejsce przede
wszystkim w życiu osobistym, by
ustawić to życie zgodnie z tą „starą”
nowością Ewangelii»[7]. Dodawał
poza tym, że ktoś, kto żyje duchem
Opus Dei, w miarę, jak pracuje
pośród świata i jest w pełni włączony
w procesy społeczeństwa, powinien
być oczywiście na bieżąco, 
aggiornato, aktualizując również w
ten sposób swoje posłannictwo.



Ta dynamika wierności, tłumaczył
prałat Opus Dei, dokonuje się przede
wszystkim jako «naturalne 
aggiornamento», to znaczy, 
aggiornamento osoby, wcielającej
ducha, którego przekazywał św.
Josemaría. «Dzieje się tak przede
wszystkim w dziedzinie apostolstwa
osobistego, które jest głównym
apostolstwem w Dziele; i w
nadawaniu chrześcijańskiego sensu
ludzkim zawodom, instytucjom i
strukturom, gdzie dzięki inicjatywie i
kreatywności staramy się żyć szczerą
przyjaźnią z wieloma osobami i nieść
światło Ewangelii społeczeństwu»[8].

Osoby, które starają się wcielać
ducha Opus Dei, zazwyczaj są
przygotowane, dzięki samemu
powołaniu, do tej «twórczej
ciągłości». Niemniej jednak,
gotowość ta nie jest automatyczna:
żeby być twórczym, trzeba
«dogłębnie zrozumieć świat
dzisiejszy: zmiany, które zachodzą,



możliwości, które w nim się rysują, a
także ograniczenia oraz
niesprawiedliwości, czasami
poważne, które go plamią»[9]. Jeżeli
idea «dostosowania» każe myśleć o
szeregu sił, które popychają od
zewnątrz, żądając kształtowania się
zgodnie z nowymi wymogami
czasów, takie określenia jak
«dynamiczna wierność» albo
«twórcza ciągłość» wskazują raczej
na działalność od środka, z pozycji
tętniącego życia wewnętrznego,
poprzez które każdy myśli i działa w
sposób twórczy, w nieustannym
dialogu z otaczającą go
rzeczywistością.

Kreatywność jest zatem ściśle
związana z «profesjonalizmem» w
najbardziej autentycznym znaczeniu
tego terminu. Pobudza rozum
(intelekt) — intus legere, odczytywać
wewnątrz — którym przenika się
sprawy, nie pozostając na
powierzchni. Kreatywność to owoc



umiłowania świata i osób, ponieważ
zakłada wysiłek, aby szukać nowych
dróg, nie ulegając łatwości
dosłownego powtarzania nabytych
kwestii, co zawsze jest mniej
wymagające dla kogoś i mniej
wydajne dla innych. Kreatywność
jest ostatecznie owocem szczerej
modlitwy: tylko patrząc na Jezusa,
który jest centrum historii, można
odnaleźć nowe klucze, żeby wejść w
serce współczesnych nam osób.

Uczeń dokona większych dzieł

Badając, w jaki sposób
chrześcijańska doktryna rozwija się
na przestrzeni czasów, św. John
Henry Newman zdał sobie sprawę,
że całe nauczanie Jezusa zawierało
jak nasiono wszystko to, czym
chrześcijaństwo stało się w
historii[10]. Należy to rozumieć w ten
sposób, że tak samo jak nasiono
kiełkuje i kwitnie w zależności od
jakości gleby, warunków



klimatycznych i okoliczności
związanych ze środowiskiem,
chrześcijaństwo przyniosło w historii
zjawiska pozornie niespotykane,
które w rzeczywistości nie są 
całkowicie nowe, ponieważ były
zawarte w nasieniu. Niemniej
jednak, jest jasne, że owe owoce, z
ich barwami i zapachami,
potrzebowały stosownego czasu i
sprzyjających warunków, żeby mogły
stać się rzeczywistością.

Wiara pierwszych uczniów w
rzeczywistą obecność ciała Chrystusa
w Eucharystii, na przykład, była
nasieniem, które przyniosło owoce
dużo później w formie kultu
eucharystycznego poza Mszą Świętą,
w budowaniu w kościołów albo w
naszej adoracji przed tabernakulum.
Niemniej jednak, wszystko to nie
mogło zacząć dojrzewać do chwili, aż
w IV wieku chrześcijanie zaczęli
mieć warunki do rozwijania kultu
eucharystycznego. Każda nowość



posiada nasiono u początku, kiedy
owoc był jeszcze niewidzialny.

Coś podobnego dzieje się z duchem
Dzieła. Z pewnością św. Josemaría
otrzymał istotę charyzmatu,
zasadniczą treść tego, co miało być
przekazywane w czasie, ale nie mógł
przewidzieć wszystkiego, co miało
się rozwinąć w oparciu o to
przesłanie. Istotnie już za jego życia
doświadczył wielokrotnie tej
rzeczywistości i jest logiczne, że tak
będzie się działo dalej na przestrzeni
wieków. Modląc się głośno podczas
pobytu w Poselstwie Honduras w
1937 roku, wyrażał to następująco:
«Przez miłosierdzie Boże jestem
pierwszym ogniwem, wy zaś
jesteście również pierwszymi
ogniwami łańcucha, który będzie się
ciągnął przez nieskończone wieki. Ja
nie jestem sam. Są teraz dusze —
przyjdzie ich zaś o wiele więcej w
przyszłości — gotowe cierpieć ze
mną, myśleć ze mną, uczestniczyć ze



mną w życiu, które Bóg złożył w tym
ciele Dzieła, które ledwie się
narodziło»[11].

Ks. prał. Fernando Ocáriz, podczas
jednej ze swoich pierwszych podróży
w charakterze Ojca tej rodziny,
podkreślał w Madrycie, że każdy
nowy etap w Opus Dei «to dobra
okazja, żeby każdy postanowił zacząć
jeszcze raz, żeby czuć Dzieło w
naszych rękach z większą
wdzięcznością i
odpowiedzialnością»[12]. Tę dynamikę
życia głosił już Jezus swoim uczniom
w modlitwie kapłańskiej podczas
Ostatniej Wieczerzy: «Kto we Mnie
wierzy, będzie także dokonywał tych
dzieł, których Ja dokonuję, a nawet
większe od tych uczyni» (J 14, 12).
Nowość w kontynuacji, przez którą
drzewo rośnie i umacnia się, to
ostatecznie wynik utożsamienia z
Jezusem Chrystusem i posłuszeństwa
Jego Duchowi. W planie Bożym dla
ludzi to Syn i Duch Święty pokazują



nam, dlaczego prawda i historia nie
są ze sobą sprzeczne: Syn — osobowa
Prawda — to Ten, ku któremu
zwraca się historia i od którego cała
historia otrzymuje swój sens. Duch
zaś, który prowadzi Kościół w jego
ziemskiej wędrówce, poprowadzi nas
do pełnej prawdy.

Tłum. Bronisław Jakubowski

[1] Fernando Ocáriz, Słowo od Prałata,
7 lipca 2017 r.

[2] II Sobór Watykański, Dei Verbum,
8.

[3] Benedykt XVI, Przemówienie, 19
grudnia 2009 r.

[4] Św. Josemaría, Rozmowy z
prałatem Escrivá, 24.

[5] Benedykt XVI, Audiencja ogólna, 26
kwietnia 2006 r.

[6] Franciszek, Evangelii gaudium, 11.



[7] Św. Josemaría, Rozmowy z
prałatem Escrivá, 72.

[8] FernandoOcáriz, List pasterski, 19
marca 2022 r., 10.

[9] Fernando Ocáriz, Słowo od Prałata,
7 VII 2017 r.

[10] Por. J. R. Newman, O rozwoju
doktryny chrześcijańskiej,
Stowarzyszenie Kulturalne Fronda,
Warszawa 1998.

[11] Św. Josemaría, Crecer para
adentro, str. 85 (AGP, biblioteka, P12).

[12] Fernando Ocáriz, Podróż
duszpasterska do Madrytu, czerwiec/
lipiec 2017, na: www.opusdei.org

Giuseppe Tanzella-Nitti

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

https://www.opusdei.org
https://opusdei.org/pl-pl/article/warto-byc-wiernym-v-pierwotna-czystosc-promieniejaca-nowosc/


pl/article/warto-byc-wiernym-v-
pierwotna-czystosc-promieniejaca-

nowosc/ (20-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/warto-byc-wiernym-v-pierwotna-czystosc-promieniejaca-nowosc/
https://opusdei.org/pl-pl/article/warto-byc-wiernym-v-pierwotna-czystosc-promieniejaca-nowosc/
https://opusdei.org/pl-pl/article/warto-byc-wiernym-v-pierwotna-czystosc-promieniejaca-nowosc/

	“Warto być wiernym” (V): Pierwotna czystość, promieniejąca nowość

