
opusdei.org

„Warto być
wiernym!” (IV): Z
pokolenia na
pokolenie

W miarę upływu lat i
zmieniających się pokoleń
rodzina Opus Dei jest powołana
do bycia wierną darowi, jaki
Bóg uczynił światu dnia 2
października 1928 roku —
charyzmatowi «staremu jak
Ewangelia i jak Ewangelia
nowemu».

23-11-2022



«Pan udaremnia zamiary narodów;
wniwecz obraca zamysły ludów» (Ps
33, 10). Ten werset psalmisty mógłby
wydawać się nam nieco surowy,
jeżeli mamy na myśli nasze osobiste
plany. Niemniej jednak, jeżeli głębiej
się nad nim zastanowimy, psalm
odnosi się do kruchości tego, co jest
budowane bez oglądania się na Boga,
kiedy fundamenty stawia się «na
piasku» (por. Mt 7, 26). Dlatego, jak
mówi dalej psalmista: «Zamiar Pana
trwa na wieki; zamysły Jego serca - z
pokolenia na pokolenie» (Ps 33, 11).
Pismo Święte przypomina nam na
wiele sposobów o słabości tego, co
czysto ludzkie, bez względu na to, jak
mocne się to wydaje, wobec
ogromnej trwałości tego, co w
historii rozpoczyna Bóg, mimo
pozornej kruchości. Opus Dei jest
właśnie jednym z tych projektów
Bożego serca, który w miarę upływu
czasu rozwija się z pokolenia na
pokolenie.



Zachować świeżość dnia 2
października 1928 roku

Gdybyśmy mieli zawrzeć w jednym
zdaniu wielki «projekt» serca Bożego,
jakim jest Opus Dei, prawdopodobnie
moglibyśmy zrobić to przy pomocy
owych słów Jezusa, które
rozbrzmiały w sercu św. Josemaríi
dnia 7 sierpnia 1931 roku: «A Ja, gdy
zostanę nad ziemię wywyższony,
przyciągnę wszystkich do siebie» (J
12, 32). W rzeczywistości ten projekt
Pana jest o wiele starszy niż Dzieło:
jest to plan trwający od ponad dwóch
tysięcy lat, który tłumaczy rację bytu
całego Kościoła. Jest to projekt, do
którego wezwani są wszyscy
mężczyźni i kobiety wszelkiej rasy,
języka, epoki i stanu, żeby utworzyć
jeden lud. Niemniej jednak, dnia 2
października 1928 roku Bóg zechciał
nadać nowy impuls temu projektowi,
stwarzając nową rodzinę w łonie
swojego Kościoła. Święty Josemaría
przedstawiał skrótowo to, co czuł w



owej chwili, w następujący sposób:
«Chodzi o to, żeby we wszystkich
miejscach świata byli chrześcijanie,
którzy będą dokonywać osobistego
dobrowolnego poświęcenia, którzy
będą drugimi Chrystusami»[1].

Dzieło jest bardzo młode w
porównaniu z Kościołem i tak
wieloma instytucjami, które
powstały w historii Kościoła.
Niezależnie od tego, kiedy zbliżamy
się do końca pierwszego stulecia
istnienia Dzieła, dostrzegając, jak
zmieniły się okoliczności historyczne
w stosunku do chwili jego założenia,
jest logiczne, że stawiamy sobie
pytanie o sposób ciągłego
zachowywania wierności temu
Bożemu charyzmatowi. «Setna
rocznica będzie czasem refleksji nad
naszą tożsamością, historią i
misją»[2], napisał prałat Opus Dei.
Idea, aby rozwijać, pod opieką
Kościoła, niepokój o coraz większą
wierność, napełnia nas pokojem.



Duch Święty umiał uczynić ze
swojego Kościoła wierny lud pośród
tak wielu zakrętów historii,
zachęcając go, żeby nie tracił swojej
świeżości i swojej płodności. Dlatego
to właśnie ze środka Kościoła
będziemy mogli przekazywać
przyszłym pokoleniom Opus Dei, «z
tą samą siłą i świeżością ducha, jaką
miał nasz Ojciec 2 października 1928
roku»[3]. Przyczynianie się do tej
wiernej ciągłości jest również częścią
naszej drogi.

Dbać o rodzinę, aby tworzyć armię

Święty Josemaría często używał
podwójnego określenia «rodzina i
armia», opisując głęboki charakter
nowej rzeczywistości, o której
założenie poprosił go Bóg. Dlatego ta
wierna ciągłość ma wiele wspólnego
z troską o aktualność tego opisu, z
utrzymaniem dużej ilości tlenu w
obu tych płucach. Pamięć, że Dzieło
było chciane przez Boga jako



rodzina, będzie nam pomagać przede
wszystkim mieć na uwadze, że więzy,
jakie nas łączą, to przede wszystkim
nie owoc naszego wolnego wyboru,
ale akceptacja otrzymanego daru, tak
samo jak nie wybieramy naszych
rodziców ani naszego rodzeństwa.
Ciężar, jaki mogłoby mieć
pokrewieństwo charakteru, wieku
albo innego rodzaju jest wtórny —
nie jest decydujący w chwili
ofiarowania naszego uczucia.
Dlatego biskup Javier, drugi następca
św. Josemaríi, powtarzał często:
«Miłujcie się». Jest to zaproszenie do
ponownego odkrywania życia
naszych braci, do tego, żeby nikogo
nie wykluczać z naszej przyjaźni.

Ten rodzinny charakter Opus Dei ma
również od początku dwie
zasadnicze cechy, które moglibyśmy
w skrócie określić tak: jesteśmy 
domem i mamy rodzinną atmosferę.
Dom to miejsce pozwalające na
bliskość i na wzrastanie w



przyjemnej atmosferze, we
wzajemnym poszanowaniu. Rzuca
się zatem w oczy znaczenie, jakie ma
dla wiernej ciągłości praca
administracyjna w ośrodkach Opus
Dei –«apostolstwo nad apostolstwa»,
jak to nazywał św. Josemaría– oraz
konieczność gorliwości każdego o to,
żeby tworzyć dom.

Z kolei, tak jak to się dzieje we
wszystkich domach, mamy również
własną, jedyną w swoim rodzaju,
rozpoznawalną w każdym miejscu,
ale ukazującą również różnorodność
terytorialnego zasięgu Dzieła, 
domową atmosferę. Ta atmosfera jest
naznaczona świeckością – jesteśmy
chrześcijanami pośród świata, takimi
samymi jak inni – elegancją tych,
którzy doceniają dobre wychowanie
we wspólnym życiu i naszą własną
historią. Zwyczaje i tradycje życia
rodzinnego, które wiążą nas z
naszym pochodzeniem, pomagają
nam w świadomości, że jesteśmy



częścią czegoś, co nas przekracza.
Dają nam klucz, pozwalający nam
odnaleźć właściwe miejsce w
świecie: nie w charakterze
odrębnych jednostek, ale właśnie
członków rodziny. Poza tym ośrodki
Opus Dei zawsze były domami
otwartymi dla wszystkich, którzy
pragną uczestniczyć w ich
działalności; «niech będą miejscami,
gdzie wiele osób znajdzie szczerą
miłość i nauczy się być prawdziwymi
przyjaciółmi»[4].

Z drugiej strony pamięć, że Opus Dei
to armia oznacza pojmowanie
naszego życia na tych samych
zasadach jak życia Jezusa.
Zważywszy, że «nie można oddzielić
w Chrystusie Jego bycia Bogiem-
Człowiekiem od Jego funkcji
Zbawiciela»[5], również my,
chrześcijanie, nie możemy rozumieć
apostolstwa jako zwykłej
zewnętrznej działalności, tylko jako
element konstytutywny: «Nie



zajmujemy się apostolstwem, lecz
jesteśmy apostołami!»[6]. W związku z
tym papież Franciszek podkreślił, że
«nowa ewangelizacja powinna
zakładać nowy protagonizm każdego
z ochrzczonych. To przekonanie
przybiera formę apelu skierowanego
do każdego chrześcijanina, by nikt
nie wyrzekł się swojego udziału w
ewangelizacji, ponieważ jeśli ktoś
rzeczywiście doświadczył miłości
Boga, który go zbawia, nie potrzebuje
wiele czasu, by zacząć Go głosić»[7].
Dzieło było i jest armią, dlatego że
istnieje, żeby nieść szczęście życia z
Bogiem wszystkim ludziom.

Od olśnienia do miłości

Pierwszy rozdział Kuźni obejmuje
wiele refleksji św. Josemaríi na temat
powołania. Rozdział zatytułowany
jest «Olśnienie», dlatego że wezwanie
od Boga, kiedy jest autentyczne,
oznacza zdumiewające rozszerzenie
horyzontów, objawienie niezwykle



osobistej miłości Boga do każdego
człowieka. Świetlistym centrum tego
olśnienia może być tylko Jezus, gdyż
to On powołuje i to Jemu
odpowiadamy na powołanie.
Niemniej jednak, wszyscy
doświadczamy, jak Chrystus
posługuje się przyciąganiem,
wzbudzanym przez chrześcijan, żeby
dać się poznać: Kościół uczestniczy w
Jego pięknie (por. Ef 5, 27). Dlatego
wezwanie Chrystusa, żeby podążać
za Nim w Opus Dei idzie w parze z
olśnieniem wobec życia tej rodziny.
W taki czy inny sposób wszyscy
wyczuwamy, że jest to nasze miejsce,
żeby żyć z Bogiem.

Jeżeli myślimy o naszym powołaniu
do Opus Dei, używając analogii z
doświadczeniem ludzkiej miłości,
możemy odnaleźć pewne światła dla
naszej drogi. W miłości między
małżonkami upływ czasu pozwala
przechodzić od zakochania do 
miłości. Chodzi o postęp – nie o



cofanie się – w ramach którego może
opaść pewien entuzjazm i ukazują
się naszym oczom słabości kochanej
osoby. Właśnie to lądowanie jednak,
ten kontakt z rzeczywistością jest
tym, co pozwala, żeby powstała
prawdziwa miłość: miłość, z której
powodu człowiek jest zdolny oddać
się komuś, kto nie jest doskonały, z
przekonaniem, że ten ktoś nadaje
sens naszemu życiu. Na tej drodze
rozwoju oboje małżonkowie
odnajdują coraz więcej powodów,
żeby się kochać, a ich wspólne życie
nabierze trwałości, której nie miało
w pierwszych chwilach. Jeżeli
natomiast pozwolą, żeby opanowała
ich letniość i rozczarowanie, miłość
dozna regresu. Nie zostanie
dokonane owo konieczne przejście
od zakochania do miłości. W istocie
letniość to choroba woli, która
wydaje się niezdolna do ruchu, kiedy
minie entuzjazm. Rozczarowanie z
kolei to błąd rozumu, niezdolnego
przyjąć właściwie własną i cudzą



niedoskonałość. Chodzi zatem o
dwóch wrogów, których należy
zdemaskować, żeby móc żyć miłością
przez całe życie.

Przede wszystkim zrozumiemy, że 
olśnienie przez Dzieło jako droga
jedności z Jezusem stanowi znak
powołania, bez którego nie można
się obejść w trudzie rozeznania.
Będziemy potem umieli docenić to,
co pozytywne, w przejściu od tego
początkowego olśnienia do
pogodniejszego rozważania
rzeczywistości, do głębszego,
dojrzalszego olśnienia,
przezwyciężając idealne sytuacje,
które pozbawiają nas zdolności
kochania. Na koniec będziemy mogli
odczytać nasze życie w życiu tych
braci i sióstr, «którzy poprzedzili nas
w drodze i którzy pozostawili
dokładne świadectwo owego 
warto»[8].

Pomnażać dziedzictwo



Charakterystyczną rzeczą dla
rodziny jest pozostawianie
dziedzictwa, bardzo często
materialnego, następnemu
pokoleniu. Istotnie, na przestrzeni
historii, akt wydziedziczenia dziecka
był uważany za jedną z
najstraszniejszych kar, jaką może
wymierzyć ojciec. Równocześnie jest
również rzeczą charakterystyczną
dla rodziny pomnażanie
otrzymanego dziedzictwa, żeby
przekazywać je udoskonalone
kolejnym pokoleniom. W miarę
upływu lat mężczyźni i kobiety,
wstępujący do Opus Dei, otrzymują
dziedzictwo pomnożone przez tych,
którzy ich poprzedzili. I tak do
ducha, którego Bóg przekazał św.
Josemaríi — podstawowego
dziedzictwa, którego Dzieło nie może
uszczuplać, dochodzą zarówno
niektóre sposoby przeżywania
naszego ducha, właściwe każdej
chwili, jak też niektóre dzieła
apostolstwa korporacyjnego — owoc



wielkoduszności osób, które nas
poprzedziły. Zadaniem każdego
pokolenia będzie przekazywanie
żywego i krzepkiego ducha Dzieła,
przy konkretyzacji przygodnych
elementów — będących owocem
danego czasu — i odnawianiu
impulsu, jakiego wymagają różne
korporacyjne dzieła apostolskie.

To przedsięwzięcie pomnażania
dziedzictwa Opus Dei wymaga od
nas przede wszystkim istotnego
osobistego wysiłku, aby formować
się w duchu Dzieła i zgłębiać
staranniej życie św. Josemaríi, ze
świadomością, że przekazywał on
Boży charyzmat. To Boże dzieła
zapładniają historię, nie zaś ludzkie
okoliczności, bez względu na to, jak
błyskotliwe mogą się wydawać na
pierwszy rzut oka. Dlatego coraz
ważniejsze będzie głębsze
zrozumienie tego, czego chciał Bóg
dnia 2 października 1928 roku.



Po drugie trzeba, żebyśmy istotnie
połączyli się z przekonaniem św.
Josemaríi, które pomaga nam «być
Opus Dei» w naszym własnym
czasoprzestrzennym układzie
współrzędnych, który stanowią
radykalna nowoczesność Ewangelii i
ducha Dzieła w odniesieniu do
rozmaitych kultur, przy czym ten
pierwszy ożywia te drugie. W ten
sposób to, co prawdziwie nowe –
Ewangelia, odczytywana w świetle
charyzmatu Opus Dei – będzie
oświetlać cienie niektórych
przejawów kultury, pozornie
nowoczesnych, rodzących się z
zamieszania i kłamstwa grzechu.
Wymaga to rozróżnienia z mądrością
i delikatnością tego, co stanowi
ducha, od tego, co jest konkretyzacją,
która może się zmienić i która
istotnie zmieniała się w czasie. W
tym sensie Papież zachęca
wszystkich chrześcijan, żeby nie
chronili się w stwierdzeniu, że «tak
zawsze się robiło», ponieważ taka



postawa «zabija wolność, zabija
radość, zabija wierność Duchowi
Świętemu, który zawsze działa
wyprzedzając, prowadząc naprzód
Kościół»[9].

Święty Josemaría podsumowywał
przy pomocy bardzo zgrabnego
zdania odwieczną nowość ducha
Dzieła. Mówił, że jest ono «stare jak
Ewangelia i jak Ewangelia nowe»[10].
Pogodna świadomość tej
nowoczesności kieruje nas ku
wolnemu i odpowiedzialnemu
apostolstwu, które przystosowuje się
do każdego «jak rękawiczka do ręki»,
żeby móc przekazywać Ewangelię w
naszym świecie. «Jezus Chrystus
miłuje szczególnie tych, którzy
starają się o takie życie, jakie On
miłował i głosił», napisał kiedyś.
«Opus Dei zaś, nie posiadając
przygodnych surowych norm, żeby
nie stępiać przestarzałymi
zarządzeniami zdolności
dostosowywania się Dzieła do



danego czasu przy pomocy
rzeczywistości jedności, pokoju i
miłości, tworzy organizację
wykształconych i konsekwentnych
katolików prowadzących działalność
społeczną i publiczną»[11].

Wreszcie pomnażanie dziedzictwa
Opus Dei wymaga również — Bóg i
Dzieło liczą na to — kreatywności,
żeby, kiedy okaże się to stosowne,
odnawiać już istniejące dzieła
apostolskie i żeby tworzyć tak wiele
nowych, bardzo różnego typu.
Wierność instytucjonalna
zaprowadzi nas niekiedy do starania
o utrzymanie dzieł, które
zainicjowali inni, poprzez nadawanie
im żywotności wymaganej w danym
okresie czasu. Doskonalenie tego, co
rozpoczęli inni, jest oznaką
dojrzałości osób tworzących
instytucję, która trwa w czasie.

Ojcostwo, które trwa nadal



Chociaż niektóre głosy w debacie
kulturowej postulowały «śmierć
ojca» jako wymóg emancypacji istoty
ludzkiej, konsekwencje tej propozycji
są widoczne dla wszystkich i same
wydają o sobie świadectwo. Ludzie
są bardziej samotni i dlatego są
bardziej podatni na zranienie. To, co
zamierzało doprowadzić do
wolności, doprowadziło do
większego niewolnictwa. Ostatecznie
w rodzinie ojciec nie jest przeszkodą
w wolności, ale koniecznym
warunkiem, żeby sama rodzina
istniała i wypełniała swoją misję:
uzdalniała nas do miłości, ofiarowała
nam bezpieczne miejsce do
zdrowego wzrastania.

W Opus Dei ojcostwo powierzone
naszemu Ojcu trwa nadal w osobach
jego następców. To ojcostwo
przypomina nam, że jesteśmy
umiłowanymi dziećmi Ojca w niebie,
ożywia naszą miłość do Boga i do
innych, podtrzymuje nas w wierności



Bożym wezwaniom i rodzinnemu
dziedzictwu — duchowi Dzieła — o
które powinni dbać wszyscy. Należy
pozostawić prałatowi Opus Dei,
razem z radami, które pomagają mu
w jego zadaniu rządzenia,
rozeznawanie tego, co należy do
ducha Dzieła, i tego, co jest
zmienne[12], nie odpowiada kryteriom
organizacji instytucji, ale raczej
rodzinnej naturze Opus Dei w
Kościele. Ojcostwo w Dziele jest w
związku z tym jeszcze jednym
dowodem Bożego miłosierdzia w
stosunku do nas. To przejaw tego, że
«niebo upiera się przy tym, żeby było
realizowane»[13].

«Myślę o Dziele i czuję się
„oszołomiony”»[14]. Te słowa św.
Josemaríi nie odzwierciedlają
przejściowej emocji młodzieńczej
miłości, niezdolnej pojąć trudności,
która unieważnia zdolność do
doskonalenia się. Odzwierciedlają
raczej żywą miłość kogoś, kto



pozwala, żeby łaska Boża działała w
jego sercu, rok po roku. Aby być
ogniwami tego łańcucha, w historii,
która rozpoczęła się w 1928 roku,
potrzebujemy takiego serca.

Tłum. Bronisław Jakubowski

[1] Por. A. Vázquez de Prada, 
Założyciel Opus Dei, t. 1.

[2] F. Ocáriz, Słowo od Prałata, 10
czerwca 2021 r.

[3] F. Ocáriz, List pasterski, 19 marca
2022 r., 12.

[4] F. Ocáriz, List pasterski, 1 listopada
2019 r., 6.

[5] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 122.

[6] F. Ocáriz, List pasterski, 14 lutego
2017 r., 9.

[7] Franciszek, Adhortacja apostolska
Evangelii gaudium, 120.



[8] F. Ocáriz, List pasterski, 19 marca
2022 r., 5.

[9] Franciszek, Homilia, 8 maja 2017 r.

[10] Św. Josemaría, Rozmowy z
prałatem Escrivá, 24.

[11] Św. Josemaría,Instrukcja dla
Dzieła Św. Gabriela, 14

[12] Por. F. Ocáriz, List pasterski, 19
marca 2022 r., 11.

[13] Św. Josemaría, Instrukcja, 19
marca 1934 r., 47.

[14] Por. J. Echevarría, List pasterski,
sierpień 2014 r.

Nicolás Álvarez de las Asturias

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

https://opusdei.org/pl-pl/article/warto-byc-wiernym-iv-z-pokolenia-na-pokolenie/


pl/article/warto-byc-wiernym-iv-z-
pokolenia-na-pokolenie/ (28-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/warto-byc-wiernym-iv-z-pokolenia-na-pokolenie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/warto-byc-wiernym-iv-z-pokolenia-na-pokolenie/

	„Warto być wiernym!” (IV): Z pokolenia na pokolenie

