
opusdei.org

„Warto być
wiernym!” (II):
Błogosławiony mąż,
który pokłada ufność
w Panu

Pismo Święte nie daje nam
teoretycznej odpowiedzi na
pytanie o wierność, ale
wskazuje, kto jest wierny.

06-09-2022

Na niektórych urządzeniach do
słuchania muzyki, w miejscu, gdzie
opisuje się ich cechy, być może



widzieliśmy litery «hi-fi».High fidelity
— wysoka wierność — to gwarancja,
że odtwarzany dźwięk bardzo zbliża
się do oryginału. Celem, zarówno
odtwarzacza, jak również tego, kto
słucha, jest możliwość posiadania
kontaktu z pierwotnym dźwiękiem, z
pierwszym nagraniem, bez jego
zmiany. Jest to wierność pojmowana
jako ścisłość, jako zdolność
zachowania czegoś bez zmian.
Niemniej jednak, w kulturze
starożytnego Bliskiego Wschodu, w
której miało miejsce objawienie Boga
ludowi Izraela, sposób rozumienia
wierności ma pewne różnice w
stosunku do tego stosowania.
Wierność nie jest kojarzona z
dokładnością, ale kładzie się w niej
nacisk na inne aspekty jak trwałość,
stabilność albo trwanie w czasie; fakt
bycia godnym zaufania, lojalność i
prawdomówność. Poza tym, w
języku biblijnym wierność jest
również ściśle związana z ojcowskim
miłosierdziem Boga, przy którym nie



ma wielkiego sensu mówienie o
dokładności.

Nie jak inni bogowie

Jeżeli szukamy w Piśmie Świętym
pełnej definicji wierności, nie
znajdziemy jej. Natomiast jeżeli
uciekamy się do ksiąg świętych,
zadając sobie pytanie, kto jest
wierny, zarówno w Starym, jak i w
Nowym Testamencie, odpowiadają
nam niezmiennie: wierny jest Bóg
(por. Pwt 32, 4; 1 Kor 1, 9; 1 Tes 5, 24 i
inne). Co oznacza, że Bóg jest
wierny? Dlaczego wierność jest tak
często stwierdzaną cechą Pana?

Z jednej strony Bóg Izraela jest
wierny w odróżnieniu od bogów
sąsiednich narodów. «Bóg jest
fundamentem nadziei — nie
jakikolwiek bóg»[1]. Pogańskie mity
pokazują nam bogów, którzy
zachowują się w sposób niestały i
kapryśny. Czasami są dobrzy,
czasami są źli, nigdy nie wiadomo,



jak zareagują. W związku z tym nie
jest rozsądne ufanie tym bogom. Na
przykład, w Egipcie i Mezopotamii
często przedstawiano bogów w
formie byka, lwa, orła, smoka lub
innych zwierząt. W konsekwencji
kult tych bóstw jest przesycony
postawami przypominającymi nasze
zachowanie wobec groźnego
zwierzęcia — próbowalibyśmy
zaspokoić ich głód, złagodzić ich
gniew albo po prostu nie przerywać
odpoczynku.

Inaczej dzieje się w Izraelu. Prawo
Mojżeszowe ze swej strony zabrania
przedstawiać Pana przy pomocy
wyobrażeń jakiegokolwiek rodzaju
(por. Wj 20, 4; Kpł 19, 4). Bóg Izraela
przyjmuje ofiary i dary, ale nie robi
tego z potrzeby albo dlatego, że od
tego zależy jego nastrój (por. Ps 50,
7-15; Dn 14, 1-27). Fakt, że Pan jest
wierny, w odróżnieniu od fałszywych
bogów, oznacza, że nie jest kapryśny
ani niestały, że możemy w jakiś



sposób wyczuć, jak postąpi.
Równocześnie wierność ta nie
oznacza, że Pan podąża za
jednolitym wzorcem zachowania
albo że Jego sposób działania w
historii powtarza się. Bóg jest wolny,
transcendentny i suwerenny, «cały
jest mocą i działaniem, cały
pięknością i cały wielkością»[2], co
oznacza, że Jego wierność
przymierzu nie wyklucza nowości
(por. Iz 43, 16-19). Może nas to
zaskoczyć lub zbić z tropu. Bóg mówi
przez usta proroka Izajasza: «Bo
myśli moje nie są myślami waszymi
ani wasze drogi moimi drogami —
wyrocznia Pana. Bo jak niebiosa
górują nad ziemią, tak drogi moje —
nad waszymi drogami i myśli moje —
nad myślami waszymi» (Iz 55, 8-9).
Bóg zawsze zbawia swój naród, ale
nie czyni tego zawsze w ten sam
sposób. Dlatego «On może zawsze,
dzięki swej nowości, odnowić nasze
życie i naszą wspólnotę, a chociaż
propozycja chrześcijańska



przemierza mroczne epoki i słabości
Kościoła, nigdy się nie starzeje»[3].

Poza ową różnicą częste
zniekształcenie stosunku ludzi do
Boga polega na kontroli nad Bogiem
albo na wykorzystywaniu Go według
naszego uznania. Dlatego
wróżbiarstwo i inne podobne
praktyki były surowo zabronione w
Izraelu (por. Kpł 19, 26.31). Fakt, że
Bóg jest wierny swojemu słowu, nie
oznacza, że Jego sposób
postępowania jest zawsze taki sam, a
w związku z tym przewidywalny i
dający się kontrolować przez ludzi.
Możemy być pewni, że nigdy nie
przestanie nas kochać, chociaż często
nie wiemy, jak to się dzieje. Jego
logika przekracza naszą logikę.
Niekiedy może dać nam więcej niż
nam obiecał albo może wypełnić
jakieś proroctwo w niespotykany
sposób. «Wierność nie ma w sobie
nic jałowego bądź statycznego; jest
twórcza»[4].



Bóg «bogaty w łaskę i wierność»

Biblia twierdzi, że Pan jest wierny w
odróżnieniu od fałszywych bogów
sąsiednich narodów, chociaż w
rzeczywistości święty tekst stwierdza
to przede wszystkim w zestawieniu z
istotami ludzkimi: «Chwała Izraela
nie kłamie i nie żałuje, gdyż to nie
człowiek, aby żałował» (1 Sm 15, 29).
W odróżnieniu od naszego ludzkiego
doświadczenia Pan zawsze mówi
prawdę, nie wycofuje się ze swoich
obietnic: «Bóg nie jest jak człowiek,
by kłamał, nie jak syn ludzki, by się
wycofywał. Czyż On powie coś, a nie
uczyni tego, lub nie wykona tego, co
oznajmił?» (Lb 23, 19). Tylko Bóg jest
bezwzględnie trwały i godny
zaufania, jest Kimś, na kim można
budować z pewnością, że nie dozna
się zawodu. Dlatego Benedykt XVI
może powiedzieć: «Albowiem
podczas gdy wszystko przemija i się
zmienia, Słowo Pana nie przemija.
Jeśli koleje życia sprawiają, że



czujemy się zagubieni, i wszelka
pewność wydaje się upadać, mamy
kompas, aby znaleźć kierunek, mamy
kotwicę, abyśmy nie dryfowali»[5].

Księga Wyjścia opowiada, że po
grzechu polegającym na oddawaniu
czci złotemu cielcowi Bóg odnowił
przymierze ze swoim ludem na górze
Synaj. Wówczas przed wręczeniem
Mojżeszowi po raz drugi tablic
prawa, Bóg przeszedł przed nim,
mówiąc: «Jahwe, Jahwe, Bóg
miłosierny i łagodny, nieskory do
gniewu, bogaty w łaskę i
wierność» (Wj 34, 6). Te słowa
zwykło się uważać za drugie
objawienie imienia Boga po tym,
które miało miejsce dużo wcześniej,
również w stosunku do Mojżesza.
Powyższy opis tego, jaki jest Bóg,
znajdujemy powtórzony, z
niewielkimi odmianami, w siedmiu
miejscach różnych ksiąg Starego
Testamentu[6] . Dlatego św. Josemaría
mówi: «Jeśli przejrzycie Pismo



Święte, odkryjecie w każdym miejscu
obecność miłosierdzia Bożego (…).
Jaką pewność powinno dawać nam
miłosierdzie Pana!»[7].

Niemniej jednak, Izrael wie, że Jego
Pan jest współczujący i wierny nie
tylko dlatego, że powiedział to
Mojżeszowi na Synaju, ale przede
wszystkim dlatego, że naród
doświadczył tego w swojej własnej
historii, na swojej własnej skórze.
Bóg ukazał tę cechę swojej wierności,
nie po prostu ją głosząc, tylko
pokazując ją uczynkami. Fakt, że Bóg
jest wierny, jest to doświadczenie
zbawienia, które Izrael przeżywa na
przestrzeni czasu. «Panie, Tyś
Bogiem moim! Sławić Cię będę i
wielbić Twe imię, bo wykonałeś
przedziwne plany — mówi prorok
Izajasz — z dawna powzięte,
niezmienne, prawdziwe» (Iz 25, 1).
Uczynki Boga ukazują Jego wierność.
Izrael jest świadkiem, raz i drugi, że
miłosierdzie Boga nie znika wobec



przejawów ludzkiej niewierności.
«Albowiem dobry jest Pan, łaska Jego
trwa na wieki, a wierność Jego z
pokolenia na pokolenie» (Ps 100, 5),
śpiewa psalmista. W kolejnym
ustępie zaś: «Albowiem
powiedziałem: Na wieki zostanie
ugruntowana łaska, utrwalona Twoja
wierność jak niebiosa» (Ps 89, 2).

Najświętsza Maryja Panna w 
Magnificat, wyraża ten sposób bycia
Boga, tak jasny dla tego, kto zbliża się
do historii świętej. Matka Jezusa
sławi Pana za to, że skupił się na Jej
pokorze, za to, że uczynił Jej wielkie
rzeczy, «pomny na miłosierdzie
swoje, jak przyobiecał naszym ojcom
Abrahamowi i jego potomstwu na
wieki» (Łk 1, 54-55). Jan Paweł II
mówił, że «w Magnificat, prawdziwie
teologicznej pieśni, ponieważ
ujawnia ona doświadczenie oblicza
Boga przeżyte przez Maryję, Bóg nie
tylko jest Bogiem Potężnym, dla
którego nie ma nic niemożliwego, jak



ogłosił Gabriel (por. Łk 1, 37), ale
również Bogiem Miłosiernym,
zdolnym do czułości i wierności w
stosunku do każdej ludzkiej istoty»[8].

Jezus jest wypełnieniem obietnic

Wierność to atrybut, który definiuje
Boga w Jego relacji z ludźmi,
zwłaszcza w stosunku do Jego
narodu na mocy przymierza. Aby zaś
opisać siłę tego przymierza, prorocy
uciekają się do pewnych obrazów.
Jednym z nich jest obraz
małżeństwa, który znajdujemy
rozwinięty przede wszystkim w
księgach Ozeasza, Jeremiasza i
Ezechiela. Obraz ten podkreśla
miłosierdzie Pana, który jest gotowy
przebaczać i ustanawiać przymierze
mimo powtarzającej się niewierności
Izraela. Innym obrazem jest ojcostwo
i macierzyństwo. Księga Izajasza
wykorzystuje go wielokrotnie, w
poruszający sposób, żeby podkreślać,
jak Bóg nie opuści nigdy swojego



narodu: «Mówił Syjon: Pan mnie
opuścił, Pan o mnie zapomniał. Czyż
może niewiasta zapomnieć o swym
niemowlęciu, ta, która kocha syna
swego łona? A nawet gdyby ona
zapomniała, Ja nie zapomnę o tobie.
Oto wyryłem cię na obu dłoniach» (Iz
49, 14-16).

Jezus przyjmuje całe to dziedzictwo
wierności i miłosierdzia,
ukształtowane w Starym
Testamencie, żeby objawić
kontynuację tego Bożego działania w
Jego osobie. Dlatego wobec tłumu
Pan wtóruje przy pomocy swojej
skargi owej wyroczni Izajasza, w
której prorok przypominał nam, że
Bóg nigdy o nas nie zapomina:
«Jeruzalem, Jeruzalem! Ty zabijasz
proroków i kamienujesz tych, którzy
do ciebie są posłani. Ile razy
chciałem zgromadzić twoje dzieci,
jak ptak swoje pisklęta gromadzi pod
skrzydła, a nie chcieliście» (Mt 23,
37). Jezusa Chrystusa boli bunt ludzi,



twardość ich serca, wobec
wytrwałości — wierności — miłości
Boga.

Również inspirując się ustępem
proroka Izajasza, w którym twierdzi
się, że Izrael jest winnicą Pana (por. 
Iz 5, 7), Jezus przedstawia w skrócie
historię wierności Boga wobec
niewierności ludzkiej, opowiadając
przypowieść o rolnikach mordercach
(por. Mk 12, 1-12). W przypowieści
tej, kiedy rolnicy kolejny raz
odmawiają oddania różnym sługom
właściciela winnicy przysługujących
mu owoców, postanawia on,
traktując to jako ostateczny środek,
posłać do nich swojego syna.
Jednakże rolnicy zabijają syna
właściciela winnicy. W ten sam
sposób przyjście Jezusa, jedynego
Syna Bożego i Jego śmierć na krzyżu,
to pełny przejaw wierności i
miłosierdzia Boga Izraela. Posławszy
Go, żeby umarł za nas, Bóg nie może



już zrobić nic większego (por. Hbr 1,
1-2).

Podczas swojego przepowiadania
Apostołowie byli świadomi relacji
między tajemnicą paschalną
Chrystusa — Jego męką, śmiercią i
zmartwychwstaniem — a wiernością
Boga Jego dawnym obietnicom. Jezus
to «Amen, Świadek wierny i
prawdomówny» (Ap 3, 14), mówi
nam Księga Apokalipsy. W Drugim
Liście św. Pawła do Koryntian
znajdujemy odnośną wyraźniejszą
deklarację: «Bóg mi świadkiem, że w
tym, co do was mówię, nie ma
równocześnie tak i nie. Syn Boży,
Chrystus Jezus, Ten, którego głosiłem
wam ja i Sylwan, i Tymoteusz, nie był
tak i nie, lecz dokonało się w Nim
tak. Albowiem ile tylko obietnic
Bożych, wszystkie w Nim są tak» (2
Kor 1, 18-20). To przekonanie zaś
przeszło do wiary Kościoła, który
nieustannie głosił, że Jezus jest



wiernym wypełnieniem wszystkiego,
co obiecał Bóg (por. 1 Kor 15, 3-4).

Jeśli my odmawiamy wierności, On
wiary dochowuje

W odniesieniu do tych, którzy nie
uwierzyli w Chrystusa podczas Jego
przejścia przez ziemię, św. Paweł
wyraża się w następujący sposób,
podkreślając wielkość Pana: «Czyż
ich niewierność miałaby zniweczyć
wierność Boga? Żadną miarą!» (Rz 3,
3-4). W Bogu możemy w pełni złożyć
naszą ufność. «Jedni wolą rydwan,
drudzy konie, a nasza siła w imieniu
Pana, Boga naszego» (Ps 20, 8), mówi
psalmista, wyrażając swoją ufność
bardziej w Panu niż w ludzkich
strategiach bitewnych. «Bo któż jest
bogiem prócz Pana lub któż jest skałą
prócz Boga naszego?» (2 Sm 22, 32),
mówi Pismo Święte, w tak zwanej
pieśni dziękczynnej Dawida. Tylko o
Bogu można twierdzić, że jest Skałą,
na której można się oprzeć bez



strachu i szukać ochrony.
Zastosowanie do Boga terminu
«Skała» jest tak częste w Starym
Testamencie[9], że niekiedy mówi się
tam po prostu «Skała» i jest
zrozumiałe, że mówi się o Bogu.

Podkreślając wierność Boga poprzez
częste zestawianie jej z niestałością
ludzi, Pismo Święte nie wydaje się
pozostawiać wiele miejsca ludzkiej
wierności. Jednakże bardziej niż o
pesymistyczne postrzeganie ludzkich
sił chodzi o realistyczne i głębokie
stwierdzenie naszej małości wobec
Jego mocy. W ten sposób lepiej
można zrozumieć tę twardą
wyrocznię przekazywaną przez
Jeremiasza: «Przeklęty mąż, który
pokłada nadzieję w człowieku i który
w ciele upatruje swą siłę, a od Pana
odwraca swe serce. Jest on podobny
do dzikiego krzewu na stepie, nie
dostrzega, gdy przychodzi szczęście;
wybiera miejsca spalone na pustyni,
ziemię słoną i bezludną.



Błogosławiony mąż, który pokłada
ufność w Panu, i Pan jest jego
nadzieją. Jest on podobny do drzewa
zasadzonego nad wodą, co swe
korzenie puszcza ku strumieniowi;
nie obawia się, gdy nadejdzie upał,
bo zachowa zielone liście; także w
roku posuchy nie doznaje niepokoju i
nie przestaje wydawać owoców» (Jr
17, 5-8).

Istotne jest zrozumienie, że istota
ludzka nie może być wierna w takim
samym znaczeniu jak Bóg. Ludzką
odpowiedzią na wierność Pana nie
jest zachowanie nieskazitelne, bez
pęknięć, tylko wiara (por. Rdz 15, 6; 
Hbr 11, 1). Istotnie po hebrajsku
używa się tego samego czasownika,
żeby powiedzieć, że Bóg jest wierny, i
żeby powiedzieć, że człowiek wierzy
w Boga. Nowy Testament nazywa
«wiernymi» tych, którzy wierzą w
Jezusa Chrystusa i naśladują Go (por. 
Dz 10, 45). Pan chce od nas nie tego,
żebyśmy byli wytrwali i niezłomni



jak On, co byłoby niemożliwe, tylko
żebyśmy pokładali w Nim całą naszą
ufność, jak uczyniła to Maryja i jak
zrobili Święci, «bo godny jest
zaufania Ten, który dał
obietnicę» (Hbr 10, 23). A przede
wszystkim Pan chce, żebyśmy uznali
popełniane przez nas zniewagi i
prosili Go o przebaczenie. «Jeśli
mówimy, że nie mamy grzechu, to
samych siebie oszukujemy i nie ma
w nas prawdy — podkreśla Pierwszy
List św. Jana. — Jeżeli wyznajemy
nasze grzechy, Bóg jako wierny i
sprawiedliwy odpuści je nam i
oczyści nas z wszelkiej
nieprawości» (1 J 1, 8-9). Choćbyśmy
byli grzesznikami, Pan nie
pozostawia nas nigdy samych. «Jeśli
my odmawiamy wierności, On wiary
dochowuje, bo nie może się zaprzeć
siebie samego» (2 Tm 2, 13).

«Nasza wierność jest niczym innym
jak odpowiedzią na wierność Boga.
Boga, który jest wierny swojemu



słowu, który jest wierny swojej
obietnicy»[10]. W tym samym
znaczeniu prałat Opus Dei
komentuje: «Wiara w Bożą wierność
daje siłę nadziei, mimo że nasza
osobista słabość prowadzi do tego, że
czasami nie jesteśmy całkowicie
wierni w drobnych sprawach, a być
może niekiedy, również w wielkich.
Wówczas wierność polega na
pokonywaniu — z łaską Boga —
drogi syna marnotrawnego»[11].
Istotne jest, żeby zawsze powracać
do Tego, kto spełnia obietnicę,
powracać z wiarą do Skały, która
zawsze na nas czeka.

tłum. Bronisław Jakubowski

[1] Benedykt XVI, Encyklika Spe salvi,
31.

[2] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
190.

[3] Franciszek, Adhortacja apostolska
Evangelii Gaudium, 11.



[4] Benedykt XVI, Homilia, 12
września 2009 r.

[5] Benedykt XVI, Anioł Pański, 12
grudnia 2010 r.

[6] Por. Lb 14, 17-18; Pwt 7, 9-10; Ps 86,
15; 145, 8; Jl 2, 13; Jon 4, 2 i Na 1, 3.

[7] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 7.

[8] Św. Jan Paweł II, Audiencja, 6
listopada 1996 r.

[9] Por. na przykład, Pwt 32, 4; 1 Sm 2,
2; 2 Sm 22, 2; Ps 19, 15; 28, 1; 71, 3; Iz
17, 10; Ha 1, 12; i inne.

[10] Franciszek, Homilia, 15 kwietnia
2020 r.

[11] Mons. Fernando Ocáriz, List
pasterski, 19 marca 2022 r.

Juan Carlos Ossandón



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/warto-byc-wiernym-ii-
blogoslawiony-maz-ktory-poklada-

ufnosc-w-panu/ (13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/warto-byc-wiernym-ii-blogoslawiony-maz-ktory-poklada-ufnosc-w-panu/
https://opusdei.org/pl-pl/article/warto-byc-wiernym-ii-blogoslawiony-maz-ktory-poklada-ufnosc-w-panu/
https://opusdei.org/pl-pl/article/warto-byc-wiernym-ii-blogoslawiony-maz-ktory-poklada-ufnosc-w-panu/
https://opusdei.org/pl-pl/article/warto-byc-wiernym-ii-blogoslawiony-maz-ktory-poklada-ufnosc-w-panu/

	„Warto być wiernym!” (II): Błogosławiony mąż, który pokłada ufność w Panu

