
opusdei.org

Walka, bliskość,
misja (1): Wybierz
Życie

Pierwszy rozdział nowej serii o
drodze do świętości,
przygodzie, w której nie chodzi
tylko o “dawanie”, ale przede
wszystkim o “otrzymywaniu”
siebie.

02-05-2024

Jak książę. Tak właśnie czuł się
chłopiec, mimo młodego wieku oraz
skromnego i znoszonego ubrania,
kiedy wszedł do kościoła i został



otoczony przez wibrującą muzykę
organów. "Miałem wrażenie, że witał
mnie i moich małych towarzyszy jak
książąt" – mówił wiele lat później,
wspominając swoje dzieciństwo w
Canale d'Agordo, maleńkiej wiosce w
północno-wschodnich Włoszech. W
tym doświadczeniu z dzieciństwa
Albino Luciani upatruje zaczątki
“mglistej intuicji, która później
przerodziła się w przekonywaną
pewność”: Kościół katolicki “jest nie
tylko czymś wielkim, ale także czyni
wielkim to, co małe”[1].

Wybierz życie

Te słowa błogosławionego Jana
Pawła I w naturalny sposób
przywołują słowa Najświętszej Maryi
Panny w Magnificat. Właśnie słowo,
które rozpoczyna pieśń naszej Matki,
oznacza czynić wielkim,
wyśpiewywać czyjąś wielkość.
Maryja wywyższa Boga, ponieważ
On czyni maluczkich wielkimi. „On



przejawia moc ramienia swego,
rozprasza pyszniących się zamysłami
serc swoich. Strąca władców z tronu,
a wywyższa pokornych. Głodnych
nasyca dobrami, a bogatych z niczym
odprawia” (Łk 1, 51-53).

Wraz z tą pieśnią Maryi święty
Łukasz przekazał nam także
wyznanie płynące z Serca Pana,
które w pewien sposób moglibyśmy
nazwać Magnificat Jezusa. Podobnie
jak Jego Matka w Ain Karim, kiedy
nosiła Go w swoim łonie, Jezus jest
teraz napełniony «radością w Duchu
Świętym», widząc, jak Bóg odnosi się
do maluczkich: «Wysławiam Cię,
Ojcze, Panie nieba i ziemi, że
zakryłeś te rzeczy przed mądrymi i
roztropnymi, a objawiłeś je
prostaczkom. Tak, Ojcze, gdyż takie
było Twoje upodobanie. Ojciec mój
przekazał Mi wszystko. Nikt też nie
wie, kim jest Syn, tylko Ojciec; ani
kim jest Ojciec, tylko Syn i ten, komu
Syn zechce objawić» (Łk 10, 21-22).



Ale co zostało dane owym maluczkim
(prostaczkom) do odkrycia? Na czym
polega to objawienie dla pokornych,
począwszy od Maryi i Józefa, poprzez
apostołów i kobiety, które
towarzyszyły Panu, aż po tak wielu
chrześcijan na przestrzeni
dwudziestu już wieków? Co sprawia,
że są wielcy? Fragment z Księgi
Powtórzonego Prawa może nas
poprowadzić do pierwszej
odpowiedzi. Pan przemawia do serc
swego ludu tonem uroczystym i
czułym zarazem: «Kładę dziś przed
tobą życie i szczęście, śmierć i
nieszczęście(...). Biorę dziś przeciwko
wam na świadków niebo i ziemię,
kładąc przed wami życie i śmierć,
błogosławieństwo i przekleństwo;
Wybierajcie więc życie, abyście żyli
wy i wasze potomstwo, miłując Pana,
Boga swego, słuchając Jego głosu i
lgnąc do Niego; bo tu jest twoje życie
i długie trwanie twego pobytu na
ziemi, którą Pan poprzysiągł dać
przodkom twoim: Abrahamowi,



Izaakowi i Jakubowi» (Pwt 30, 15.
19-20).

Fakt, że słowa te pojawiają się na
przemian między «wy» i «ty», wydaje
się chcieć nam ukazać, że Pan nie
tylko przemawia do swojego ludu w
ogólności, ale do każdego z nas,
ponieważ wybór życia dokonuje się
w sercu każdego z Jego stworzeń.
«Życie» — tak pisał wielkimi literami
święty Josemaría, mówiąc o łasce i
chwale; do życia z Bogiem, tu na
ziemi, a potem w niebie.
Wzruszające jest ponowne
odczytanie jego słów z czerwca 1975
r., na kilka dni przed odejściem do
nieba: „Wszyscy jesteśmy tym
samym życiem Chrystusa, a tak wiele
jest do zrobienia na świecie! Prośmy
zawsze Pana, aby pomógł nam
wszystkim być wiernymi,
kontynuować dzieło, żyć tym Życiem,
pisanym wielką literą, które jest
jedyne, które jest warte zachodu:
inne nie jest tego warte, inne



przecieka, jak woda przez nasze
palce, wymyka się. Zamiast tego jest
Życie!”[2].

„Wybierz życie”. Tymi pełnymi mocy
słowami Księgi Powtórzonego Prawa
i ich tysiącznym echem w
Ewangelii[3] Pan mówi do każdego z
nas: Oto stworzyłem cię, abyś żył,
abyś był szczęśliwy... Czy wybierzesz
mnie, i czy wybierzesz Życie? To
właśnie odkryli «maluczcy» i to
wybrali: wiedzą, że całe
nieskończone pragnienie życia, które
noszą w sobie, ma swoje źródło i
przeznaczenie w Bogu. I nie chcą
niczego więcej. Zrozumieli, że aby
odnieść sukces w życiu, zrealizować
swoje życie, należy pozwolić, aby
zalała ich Boża miłość, a następnie
rozdać ją z pełnymi garściami. O
Marii, siostrze Marty, Pan powie, że
«wybrała najlepszą cząstkę» i że
«której nie będzie pozbawiona» (Łk
10, 42). W ten sam sposób pocieszy
swoich uczniów: «Nie bój się, mała



trzódko, gdyż spodobało się Ojcu
waszemu dać wam królestwo» (Łk
12, 32). „Maluczcy” żyją po Bożemu;
to właśnie czyni ich wielkimi. I tym
właśnie jest świętość: życiem po
Bożemu; i poprzez Boga, dla innych.

Świętość to dawanie siebie, ale
jeszcze bardziej „otrzymywanie”
siebie

Kiedy myślimy o życiu świętych,
«maluczkich», którzy wybrali Życie,
nie jest zaskakujące, że często
ukazuje się nam na pierwszym
planie to, co ich świętość oznaczała w
kategoriach wyrzeczenia, walki,
«maluczkowatości». To oczywiste:
święty z konieczności przeciwstawia
się wielu przeciwstawnym siłom.
Jezus przygotował nam drogę i
powiedział, że tak się stanie: «Na
świecie doznacie ucisku» (J 16, 33);
«Jeżeli Mnie prześladowali, i was
będą prześladować» (J 15, 20);
«Szatan domagał się żeby was, aby



przesiać jak pszenicę» (Łk 22, 31).
Wreszcie, nie ma tu miejsca na łatwą
wizję życia chrześcijańskiego; Jednak
każda inna forma życia na ziemi
również nie jest łatwa: w końcu
zawsze trzeba się poświęcić, wyrzec,
walczyć o różne cele, mniej lub
bardziej wzniosłe.

„Jak długo trwać będzie walka — a
będzie trwała aż do śmierci —
musisz liczyć się z gwałtownymi
atakami wroga od wewnątrz i z
zewnątrz”[4]. Faktem jest, że miłość
Boża napotyka różne formy oporu
także w nas, ponieważ oznacza
«utratę rzeczy»: rezygnujemy z
posiadania kontroli nad wszystkim w
swoim życiu lub z zaspokajania
każdej ze swoich zachcianek;
narażamy się być może na utratę
akceptacji niektórych ludzi, aby
podjąć swój krzyż.... „Kiedy
oddajemy się w ręce Boże, to Bóg
często pozwala nam odczuć ból,
samotność, przeciwieństwa,



oszczerstwa, zniesławienia i
drwiny”[5]. Z pewnością traci się
wiele rzeczy z tego, co świat nazywa
„życiem”. Jednak ci, którzy w ten
sposób tracą życie, nie tracą go w
próżni, ale w Bogu. „Bo kto chce
zachować swoje życie, straci je; a kto
straci swe życie z mego powodu,
znajdzie je” (Mt 16, 25). Święty
«zatraca się» w Bogu i w ten sposób
zaczyna «odnajdywać siebie».

A co to znaczy «odnajdywać siebie»
w Bogu? Święty Jan pisze w swoim
Pierwszym Liście: «W tym przejawia
się miłość, że nie my umiłowaliśmy
Boga, ale że On sam nas umiłował» (1
J 4, 10). Grecka fraza jest zapisana w
określonym czasie czasownika,
aoryście, który jest rodzajem
„otwartej przeszłości”. Jest to ten sam
czas, który dominuje zarówno w
Magnificat Maryi, jak i w Magnificat
Jezusa. We wszystkich tych
przypadkach oznacza «działania,
których Pan dokonuje w sposób



nieustanny w historii»,[6] w historii
każdego z nas. Tak więc święty Jan
nie mówi, że Bóg umiłował mnie raz
na zawsze, ale że Bóg zawsze mnie
kocha. I że za każdym razem, gdy
naprawdę kocham, to Bóg mnie
kocha i jest kochaniem we mnie. Tu i
teraz.

Tak więc prawdą jest, że święty daje
siebie, że «traci życie», ale jeszcze
bardziej prawdziwe jest — w tym
sensie, że jest to prawda, która
obejmuje i ugruntowuje poprzednią
— że święty «odnajduje» siebie w
Bogu i «otrzymuje» siebie całkowicie
od Boga, tak jak Jezus otrzymuje
siebie całkowicie od Ojca[7]. To jest
tajemnicze źródło miłości świętych;
To właśnie pozwala im żyć w sposób,
który dla zwykłego ludzkiego
spojrzenia może wydawać się
niemożliwym lub nie do zniesienia.
W ten sposób, chociaż na co dzień
odczuwają wszystkie swoje
ograniczenia i słabości, idą naprzód z



duszą „pogrążoną w Bogu,
ubóstwioną”; W ten sposób
„chrześcijanin stał się spragnionym
podróżnym i otwiera swe usta na
źródlaną wodę”[8].

Do swoich uczniów, którzy patrzą na
Niego ze zdumieniem, Jezus mówi:
«Ja mam do jedzenia pokarm, o
którym wy nie wiecie» (J 4, 32). Żyje,
wypełniając wolę swego Ojca: to jest
Jego życie, to jest Jego chwała; więcej
mu nie potrzeba (por. J 4, 33-34).
Zaledwie kilka chwil wcześniej
mówił do Samarytanki przy studni:
«O gdybyś znała dar Boży i
[wiedziała], kim jest Ten, kto do
ciebie mówi: «Daj Mi się napić» -
poprosiłabyś Go wówczas, a dałby ci
wody żywej» (J 4, 10). Pan szepcze to
każdemu z nas do ucha. Gdybyś znał
dar Boży, gdybyś zrozumiał, co chcę
ci dać, to nie Ja byłbym tym, który
prosi o łyk wody. Nie mierzyłbyś już
ani nie obliczał tego, co dajesz Bogu,
ponieważ zdałbyś sobie sprawę, że to



On daje ci siebie za każdym razem,
gdy Mu coś dajesz, nawet jeśli jest to
drobna moneta, nawet jeśli jest to
szklanka wody... Za każdym razem
jest to „cały Bóg”[9] , który daje ci
siebie.

Być może teraz lepiej rozumiemy,
dlaczego, kiedy myślimy o świętości,
mówimy także o darze z siebie, o
wyrzeczeniu: dzieje się tak dlatego,
że jest w nas opór. Świat jest
zraniony, relacje są zranione,
ponieważ serca są zranione... Ale ten
opór, nawet jeśli jest rzeczywisty, ma
tendencję do wytracania impetu w
takiej mierze, w jakiej jesteśmy
zjednoczeni z Bogiem. Wysiłek, by
wciąż na nowo dawać siebie, nie
znika, ale łączy się z darem, który
mamy dla siebie, z nieskończoną
miłością, która nas ogarnia. Człowiek
Boży żyje w «paradoksalnym
połączeniu szczęścia i cierpienia»,[10]

jak Jezus na krzyżu; czuje z głęboką
pewnością, że więcej otrzymuje, niż



daje: jego dusze «czują i wiedzą, że
na nie nieustannie z miłością sam
Bóg»[11]. Podobnie jak Maryja,
wiedzą, że Bóg czyni w nich wielkie
rzeczy (por. Łk 1, 49); że jest w nich
miłość Tego, który zawsze kocha
pierwszy, Tego, który jest źródłem ich
miłości.

Świętość polega zatem ostatecznie na
wejściu i trwaniu w tym
«trynitarnym strumieniu miłości»[12] ,
który ma swój początek w Ojcu i
który przychodzi do nas przez
Jezusa, umiłowanego, pierwszego
umiłowanego: «Jak Mnie umiłował
Ojciec, tak i Ja was umiłowałem.
Wytrwajcie w miłości mojej» (J 15, 9).
A tą miłością do Ojca i Jezusa, w
której chcemy trwać, jest Duch
Święty: dlatego nazywamy Go
Uświęcicielem[13] i Dawcą życia[14]. „A
święci Boży? Och, każdy ze świętych
jest arcydziełem łaski Ducha
Świętego!”[15].



Walka, bliskość, misja

Za pomocą tych kilku akcentów
zarysowane są główne osie
rozpoczynającej się właśnie serii.
Rozdziały, które się na nią składają,
ukazują różne perspektywy owej
drogi do świętości, na której Bóg
kocha nas wszystkich, każdego na
swój sposób: «po prawej, po lewej
stronie, zygzakiem, idąc na nogach,
konno»[16]... Osie serii można streścić
w trzech słowach, które określają
również główne linie Modlitwy
Pańskiej: walka, bliskość, misja.
Chociaż te trzy motywy przewijają
się przez całą serię od początku do
końca, ponieważ są zawsze obecne
na drodze do Boga, warto zatrzymać
się na chwilę nad tym, dlaczego taki
porządek; zwłaszcza, jeśli weźmiemy
pod uwagę, że na tej drodze
podstawową rzeczą jest miłość, którą
On ma dla nas.



Nie wydaje się konieczne, aby
upierać się przy naiwności myślenia,
że można żyć po Bożemu bez
napotykania oporu w nas i poza
nami. Chociaż nie jest to tajemniczy
motor drogi do świętości, ani też
często nie jest jej punktem wyjścia,
walka nie potrwa długo: „Synu, jeśli
masz zamiar służyć Panu, przygotuj
swą duszę na doświadczenie!
Zachowaj spokój serca, i bądź
cierpliwy, a nie trać równowagi w
czasie utrapienia” (Syr 2, 1-2). Próba,
pokusa, walka... Są one nieuniknione
w świecie zranionym przez grzech.
«Królestwo niebieskie doznaje
gwałtu i ludzie gwałtowni zdobywają
je» (Mt 11, 12). Rozpoczęcie refleksji z
tej perspektywy pozwala nam zejść z
kursu zbyt naiwnej i dobrodusznej
wizji drogi do nieba. Byłoby jednak
również naiwnością i
powierzchownością sądzić, że
świętość polega przede wszystkim na
samej walce. Świętość polega na tym,



by żyć po Bożemu, na pozwalaniu
Mu żyć we mnie (por. Ga 2, 20).

„Bóg jest przy nas zawsze. – Żyjemy
tak, jak gdyby Pan przebywał gdzieś
daleko, wśród blasku gwiazd, a nie
myślimy o tym, że On jest również
stale u naszego boku. A jest obecny
jako miłujący Ojciec – każdego z nas
kocha mocniej, niż wszystkie matki
na świecie zdolne są kochać swoje
dzieci – wspierając nas, dając nam
natchnienie, błogosławiąc… i
przebaczając”[17]. Ta bliskość, dzięki
której wiemy, że jesteśmy
wysłuchiwani na modlitwie i w
każdym czasie, jest nam objawiana
także przez Boga poprzez naszych
braci i siostry w wierze: przyjaźń,
towarzyszenie duchowe,
sakramenty... Chrześcijanin wie, że
zawsze towarzyszy mu Bóg i bracia;
jest zawsze w domu. A to z kolei
zbliża go do innych, aby dać im
również to ciepło domu, które
nieustannie otrzymuje. Tak



przeżywała to błogosławiona
Guadalupe, podobnie jak wielu
innych: „Pewność bliskości Boga,
Jego miłości do niej, napełniała ją
prostotą i pogodą ducha i sprawiała,
że nie bała się swoich błędów i wad i
zawsze szła naprzód, starając się
kochać Boga i innych we
wszystkim”[18].

Droga do świętości nie jest zatem
drogą samotną, nie jest też
indywidualistycznym projektem
zbawienia. Wszystko w życiu
chrześcijanina mówi o relacji,
rodzinie. Pan, nasi bracia i siostry,
nasze dzieci, nasi rodzice, nasi
przyjaciele, nasi koledzy... Są oni 
raison d'être naszych wysiłków,
naszych zwycięstw. Gdyby nie oni,
może przestalibyśmy walczyć, może
byśmy się poddali... Wiemy jednak,
że tak jak my możemy liczyć na ich
wsparcie, tak oni mogą liczyć na nas;
Krótko mówiąc, że nas potrzebują:
„Ja jestem misją na tym świecie, i



dlatego jestem w tym świecie. Trzeba
przyjąć samych siebie jako
naznaczonych ogniem przez tę misję
oświecania, błogosławienia,
ożywiania, podnoszenia,
uzdrawiania, wyzwalania.”[19] Tak
żyli święci: po Bożemu i dla Boga; z
innymi i dla innych.

***

Kiedy święty Josemaría myślał o celu
naszej podróży, wyobrażał sobie
moment, w którym «cała Wielkość
Boga, cała Mądrość Boża i całe
Piękno Boga, wszystkie wibracje,
wszystkie kolory, cała harmonia!»
zostaną przelane do «tego małego
glinianego naczynia, jakim jest każdy
z nas».[20] I idąc dalej, wyobrażając
sobie swoje dzieci jeszcze wyżej:
„Mam pewną słabość, a mianowicie,
że bardzo was kocham. Myślę, że
moje Niebo będzie polegało na tym,
że przekradnę się przez małe
drzwiczki i ukryję się w kącie,



patrząc na Trójcę Świętą i kochając
Trójcę Świętą. I stamtąd, z ukrycia,
ujrzę moje córki i synów w raju
bardzo wysoko, bardzo blisko
Boga”[21].

Carlos Ayxelà

[1]A. Luciani (błogosławiony Jan
Paweł I), In occasione del restauro
dell'organo della chiesa di Canale
d'Agordo, w: Opera Omnia, t. 9, EMP,
Padwa 1989, str. 457.

[2] Św. Josemaría, notatki ze spotkania
rodzinnego, 7 czerwca 1975 r.,
cytowane w: S. Bernal, Monsignor
Josemaría Escrivá de Balaguer. Uwagi
o życiu założyciela Opus Dei; Rialp,
Madryt 1980, wyd. 6, str 174. Por.
także, np. Droga, nr 218, 255, 399,
737; Bruzda, nr 817; Kuźnia, nr 777,
818.

[3]. Jest to jeden z przewodnich
wątków Ewangelii świętego Jana.
Por. np. dialogi z Samarytanką (J 4,



10-14) i Martą (J 11, 25-27); por. także
J 5, 39-40; 7,37-39; 10,10.

[4] Święty Josemaría, Przyjaciele Boga,
214.

[5] Tamże, 301.

[6]. Benedykt XVI, Audiencja, 15 lutego
2006.

[7]. Por. Łk 10, 22; J 5, 26; 17, 24; Ps 2,
7.

[8] Przyjaciele Boga, nr 310.

[9] Por. Przyjaciele Boga, nr 111.

[10] Święty Jan Paweł II, List apostolski
Novo millennio ineunte (6 stycznia
2001), 27.

[11] Przyjaciele Boga, nr 307.

[12] Święty Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 85.



[13].Por. Katechizm Kościoła
Katolickiego, nr 739.

[14].Por. Mszał Rzymski, Credo
Nicejskie-Konstantynopol; Katechizm,
n. 202.

[15]. Święty Jan XXIII, Przemówienie, 5
czerwca 1960 r.

[16] Święty Josemaría, cyt. za: A.
Sastre, Tiempo de caminar, Rialp,
Madryt 1989, str 252.

[17] Droga, nr 267.

[18]. F. Ocáriz, "Guadalupe: droga do
nieba w życiu codziennym", ABC, 13
maja 2019 r.

[19] Franciszek, Evangelii gaudium,
273.

[20] Święty Josemaría, notatki ze
spotkania rodzinnego, 20
października 1968 r., cytowane w: A.
Sastre, Tiempo de caminar, str. 625.



[21] Święty Josemaría, notatki ze
spotkania rodzinnego, 5 kwietnia
1970 r., cyt. za: tamże.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/walka-bliskosc-misja-1-
wybierz-zycie/ (24-12-2025)

https://opusdei.org/pl-pl/article/walka-bliskosc-misja-1-wybierz-zycie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/walka-bliskosc-misja-1-wybierz-zycie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/walka-bliskosc-misja-1-wybierz-zycie/

	Walka, bliskość, misja (1): Wybierz Życie

