
opusdei.org

W stronę kultury
dialogu

Czy potrafimy w pokojowy
sposób przekazywać naszą
wizję świata i słuchać uważnie
tego, co mówią inni? Teolożka
Jutta Burggraf (+2010)
proponuje dialog, aby uniknąć
konfrontacji różnych kultur i
mentalności.

29-04-2020

Nowe wyzwanie

W dzisiejszym społeczeństwie
żyjemy na co dzień z ludźmi, którzy



są inni niż my. To jest konkretny i
łatwo zauważalny fakt, wobec
którego nie możemy być ślepi. Są to
zazwyczaj ludzie pochodzący z
innych krajów, o innej kulturze i
religii niż nasza, mają inne zwyczaje
i styl życia, który może nas dziwić,
ciekawić lub jawić się wręcz jako
osobliwy. Być może mieszkają w tym
samym mieście lub nawet należą do
naszej rodziny. Są „naszymi
sąsiadami od zawsze”, ale nie myślą,
ani nie czują tak, jak ja, albo –
patrząc z innej perspektywy – ja nie
myślę, ani nie czuję tak, jak oni.
Każdy człowiek ma swój własny
punkt widzenia, własną mentalność,
projekt na życie, oraz sposób oceny
wydarzeń politycznych i
społecznych.

Niestety te różnice nierzadko
powodują niechęć i podejrzliwość,
mogą prowadzić do nieporozumień i
niezrozumienia, a nawet budzić
gwałtowne reakcje. Mogą być



również przyczyną wielorakich form
odrzucenia, które ranią ludzkie
serce.

Wielu ludzi cierpi z powodu
niesprawiedliwości i upokorzeń
jedynie dlatego, że nie są „tacy jak
inni”, niektórzy codziennie czują się
torturowani, nie tylko w więzieniu,
ale także w pracy czy w środowisku
rodzinnym. Prawdą jest, że nikt nie
jest w stanie nas skrzywdzić tak
bardzo jak ci, którzy powinni nas
kochać. „Jedyny ból, który niszczy
bardziej od żelaza, to
niesprawiedliwość, która pochodzi
od naszych bliskich”, mówią
Arabowie. To przykre gdy ktoś
marnuje energię na złość, nieufność,
urazy, czy gorycz, choć być może
jeszcze smutniej patrzeć, jak ktoś
staje się nieczuły po to, by więcej nie
cierpieć.

Jak możemy zapobiec temu
zderzeniu kultur i mentalności, które



zdaje się coraz bardziej
charakteryzować nasze życie? W
ostatnich latach, a zwłaszcza po 11
września 2011, udzielono wielu
odpowiedzi na to pytanie. Szczególne
znaczenie ma oczywiście dialog. Ale
czy potrafimy przekazywać w sposób
pokojowy naszą wizję świata i
uważnie słuchać tego, co mają do
powiedzenia inni? Albo, pytając w
sposób bardziej radykalny: czy nasze
przekonania są rzeczywiście nasze
własne? Czy znaleźliśmy własną
tożsamość? Powszechnie wiadomo
przecież, że nikt nie może przekazać
tego, czego sam nie ma.

I. Trudności w nawiązywaniu
dialogu

Wolno nam myśleć za siebie. Ale
rzadko mamy odwagę, żeby to
naprawdę robić. Jesteśmy raczej
przyzwyczajeni do powtarzania tego,
co mówią gazety, telewizja, radio,
tego co przeczytamy w Internecie,



lub co stwierdziła jakaś mniej lub
bardziej interesująca napotkana
osoba. W dzisiejszych czasach
wydaje się, że w wielu krajach nie
ma już władzy, cenzury, która by
narzucała nam co mamy myśleć. Ale
w rzeczywistości okazuje się, że
władza ta zmieniła swój sposób
działania: nie używa przymusu, a
jedynie miękkiej perswazji. Stała się
niewidzialna, anonimowa, przebrana
za normalność, zdrowy rozsądek czy
opinię publiczną. Nie prosi o nic
poza robieniem tego, co wszyscy.

Czy jesteśmy odporni na ciągłe ataki
tego „niewidzialnego wroga”? Czy
nauczyliśmy się korzystać z naszej
umiejętności myślenia i
rozeznawania? Myślenie to nie tylko
fajna zabawa; to przede wszystkim
wymóg naszej natury. Nie
powinniśmy dobrowolnie zamykać
oczu na światło, wręcz przeciwnie:
powinniśmy zainteresować się
rzeczywistością, która nas otacza i



poszukać odpowiedzi na większe i
mniejsze pytania stawiane nam
przez własną egzystencję.

Ciągły pośpiech

Jednakże nasze życie zamieniło się
pod wieloma względami w ciągły
pęd. Wiele osób cierpi z powodu
stresu lub chronicznego zmęczenia.
Wymagające życie zawodowe oraz
wyolbrzymione oczekiwania wobec
przemysłu rozrywkowego prowadzą
do tego, że przytłoczeni
nadmiernymi obowiązkami jedyną
rzeczą, której pragniemy pod koniec
dnia, jest odpoczynek, oderwanie się
od codziennych problemów i nie
podejmowanie dalszego wysiłku. To
wszystko może prowadzić do pewnej
psychicznej i duchowej „alienacji”,
spłycenia osoby, która żyje wyłącznie
daną chwilą skupiając się na
sprawach naglących.... W naszym
społeczeństwie tak bardzo
zaspokojonego dobrostanu często



trudno jest się zatrzymać i
zastanowić. A jeszcze trudniej jest
poważnie porozmawiać z drugą
osobą. Jak można przekazać własne
przekonania, skoro się ich nie ma?

Ucieczka w świat wirtualny

Często lepiej znamy bohaterów
naszego ulubionego serialu niż
naszych najbliższych sąsiadów.
Piszemy maile do naszych kolegów z
sąsiedniego biura zamiast spojrzeć
im w oczy. Oprócz Internetu,
telewizja jest obecnie bez wątpienia
głównym źródłem informacji i
dezinformacji. Bez przerwy
odbieramy wiadomości z całego
świata, oglądamy dyskusje na żywo i
filmy. W niemałej ilości domów
telewizor jest włączony bez przerwy
przez cały dzień, nawet podczas
posiłków. To oczywiście utrudnia
rozmowę. Istnieją badania, które we
wnioskach mówią o tym, że
europejskie dzieci oglądają średnio



cztery godziny telewizji dziennie. W
Stanach Zjednoczonych wydaje się,
że oglądają jeszcze więcej. Według
badań przeprowadzonych przez
specjalistę z San Francisco, Miltona
Chen, nawet do sześciu godzin
dziennie. W ten sposób kiedy dziecko
zaczyna szkołę średnią obejrzało już
18 tys. godzin telewizji i spędziło 13
tys. godzin w szkole. Jego głowa jest
przepełniona obrazami.

Ale nawet najbardziej zapalony
telewidz musi od czasu do czasu
oderwać się od ekranu i zmierzyć z
rzeczywistością dnia codziennego.
Odkrywa wtedy świat nieuchronnie
mniej ekscytujący niż ten z obrazu.
Życie codzienne może okazać się
powolne i nudne, gdyż zazwyczaj nie
toczy się tak dynamicznie jak w
filmie. To zrozumiałe, że ma się
ochotę uciec, jak najszybciej
powrócić do świata fantazji
widzianego w telewizji i nie chcieć go
opuszczać. W ten sposób telewizja



może stać się narkotykiem. To my
robimy z niej jeden z wielu „elek-
tronicznych narkotyków”. Daje do
myślenia fakt, że istnieje nawet
telewizor rozmiaru kasety, którą
można ze sobą nosić w środkach
publicznego transportu, żeby nawet
przez piętnaście minut nie
pozostawać samemu ze sobą.

Przesyt informacji

Nadmiar informacji może być
kolejną poważną przeszkodą w
myśleniu. Żyjemy w epoce mass
mediów. Odbieramy
nieprawdopodobną ilość informacji.
Każdy, kto natychmiast próbuje
uzyskać dostęp do wszystkich
informacji z pięciu kontynentów, kto
nie przegapi żadnego telewizyjnego 
talk show, czatu czy politycznego
komentarza, lub ogląda jeden film po
drugim, może stać się swego rodzaju
robotem. Najczęściej nie mamy ani
czasu ani wystarczającej siły aby



przetworzyć wszystkie otrzymane
informacje. Co więcej, nieświadomie
pochłaniamy tysiące danych na
przykład przechodząc przez centrum
miasta.

II. W poszukiwaniu rozważnych
rozwiązań

Jak w tej sytuacji postępować?
Istnieje krótka anegdota, która
dotyczy niemieckiej pisarki Idy
Friederike Görres. Pewnego razu, w
latach pięćdziesiątych ubiegłego
wieku, zapytano ją jak to robi, że
zawsze ma tak oryginalne pomysły i
umie z taką jasnością ocenić sytuację
społeczną. Odpowiedziała: “Nie
czytam żadnych gazet. W ten sposób
mogę skoncentrować moje siły
umysłowe. To, co ważne i tak już
wiem”. Naturalnie, taka postawa jest
bardzo dyskusyjna i nie do końca
godna naśladowania. Ale może
zaprosić nas do refleksji. Dziś, wiele
dekad później, ilość informacji, którą



dostajemy każdego dnia rozmnożyła
się niezmiernie, a jednocześnie stały
się one bardziej wyspecjalizowane.
Wiedza ludzkości podwaja się co
cztery lata[1]. Bardzo trudno jest
człowiekowi posiadać własne
przekonania bez pewnej
“zdystansowanej postawy” wobec
mediów. Rosyjski pisarz Dostojewski
mówi: “Bycie samemu od czasu do
czasu jest dla normalnej osoby
ważniejsze niż jedzenie czy picie”[2].

Unikanie defensywnych postaw

To zrozumiałe, że niektóre osoby
przyjmują postawę obronną:
zabraniają dzieciom oglądać
telewizji, albo wręcz nie chcą mieć
telewizora w domu. Takie radykalne
podejście może okazać się
wzbogacające dla życia rodzinnego i
kultury osobistej[3]. Jednakże nie jest
najbardziej odpowiednie w obliczu
wyzwań naszych czasów: osobisty
rozwój kulturalny nie może obyć się



bez wkładu kina, które odgrywa rolę
pierwszoplanową, gdyż stanowi
miejsce spotkania się świata
komunikacji społecznej z innymi
formami kulturowymi. W
dzisiejszych czasach kontrolą i
cenzurą nie osiąga się praktycznie
nic. Uczeń może uzyskać dostęp do
wszystkich informacji (jakich chce)
za pośrednictwem kablówki czy
satelity, może oglądać najbardziej
szkodliwe programy w barach,
autobusach czy sklepach, w domach
kolegów i koleżanek albo we
własnym domu, kiedy rodziców nie
ma (poza tym prawie połowa
nastolatków na Zachodzie posiada
własny telewizor). Krąży opowieść o
kobiecie pełnej dobrej woli, która
dużo dyskutowała ze swoimi dziećmi
na temat jednego filmu, pełnego
brutalnych scen i przemocy: dzieci
chciały go zobaczyć, rodzice im
zabronili. W dniu, w którym film
miał być pokazany w telewizji
kobieta musiała pojechać wraz z



mężem na ważne spotkanie. Nie
będąc pewna czy dzieci posłuchają
czy nie, zabrała telewizor ze sobą do
samochodu. A dzieci obejrzały film w
domu sąsiadów.

Nic się nie wskóra zakazami. Celem
nie może być po protu nieoglądanie.
Jest to wizja utopijna i mało
atrakcyjna. Potrzeba większego
wysiłku, aby pomóc dzieciom
stosując mocne argumenty,
wykorzystując telewizję w dobry
sposób: przybierając pozytywnie
krytyczną postawę wobec niej i
odkrywając jej wady i zalety.

Telewizja nie jest wrogiem,
niekoniecznie jest tylko „głupim
pudłem”. Może być dobrym
przyjacielem, skutecznym
narzędziem służącym kulturze i
edukacji. Jeden z dyrektorów
niemieckiej telewizji zwykł mówić:
„Telewizja czyni mądrych
mądrzejszymi, a głupich



głupszymi”[4]. Ważne, żeby jak
najlepiej z niej korzystać. Aby to
osiągnąć wskazane jest oglądanie
telewizji wraz z wychowankami, a
następnie rozmowa o tym, co się
widziało. W ten sposób urządzenie
budzące obawy u niektórych, może
stać się prawdziwym
„współwychowawcą”, w
najpełniejszym znaczeniu tego
słowa.

Może otworzyć nowe horyzonty i
przekazywać autentyczne wartości.
Można również odkryć własną
odpowiedzialność za programy,
pisząc listy do redakcji, organizując
robocze sesje programowe. W ten
sposób każdy może uciec od
anonimowości i bierności, tak
typowych dla społeczeństwa
konsumpcjonizmu. Każdy może się
przyczynić do poszukiwania
„telewizji o ludzkim obliczu”, to
znaczy telewizji dostosowanej do
człowieka, jako przeciwieństwa



człowieka dostosowanego do
telewizji.

Dostosować się do obecnej sytuacji

W istocie warto nadać „ludzką
twarz” nie tylko mediom
elektronicznym, ale całemu
społeczeństwu. Aby to osiągnąć, w
pierwszym kroku sami musimy się
stać prawdziwie „ludzcy”, czyli
wykorzystywać nasz potencjał, dążyć
do tego, by „być tym, kim jesteśmy” –
nie automatami czy marionetkami – i
otworzyć się na innych.

Globalizacja doprowadziła do
wielkich zmian kulturowych w wielu
tradycyjnie homogenicznych
obszarach. Ale nie powinno nas to
dziwić. Nie może tak być, że w
niektórych konserwatywnych
kręgach nadal są osoby pełne
niepokoju i tęsknoty za dawnymi
czasami. Albowiem jedną z głównych
cech tego świata jest jego ciągła
zmiana. Żyjemy dziś inaczej niż



dwadzieścia, pięćdziesiąt czy pięćset
lat temu. Nasz czas to nie odległa
droga na zewnątrz, którą podążamy,
nasz czas to my: to nasz sposób bycia
i widzenia rzeczywistości, to nasza
mentalność, to doświadczenia, które
zdobyliśmy i formacja, którą
otrzymaliśmy, to nasza wrażliwość i
nasze upodobania, i wszystkie nasze
ludzkie relacje.

Kto chce wpływać na teraźniejszość
musi mieć akceptujące nastawienie
do świata, w którym żyje. Nie może
spoglądać w przeszłość z nostalgią i
frustracją, ale powinien przyjąć
pozytywną postawę wobec
konkretnego momentu w historii:
powinien być na bieżąco z nowymi
wydarzeniami, które wyznaczają
jego radości i troski, jego nadzieje i
rozczarowania oraz cały jego sposób
życia. „W całej historii świata liczy
się tylko jedna godzina, ta obecna”,
mówi Dietrich Bonhoeffer[5].



Zmiany w mentalności zachęcają
ludzi do wyrażania swoich
przekonań w inny sposób niż
dotychczas, tak aby ci, którzy ich nie
podzielają, również mogli je
zrozumieć. Jeden z hiszpańskich
pisarzy komentuje to w ten sposób:
„Naturalnie, nie jestem skłonny
zmieniać moich przekonań,
niezależnie od tego, jak bardzo
zmieniły się czasy. Ale gotów jestem
dostosować ich sformułowanie do
poziomu moich czasów, z prostej
miłości do wyznawanych idei oraz do
moich braci, bo jeśli będę mówił
martwym językiem, w sposób
przestarzały, to pogrzebię moje idee i
z nikim nie nawiążę kontaktu”[6].

Otworzyć się na świat

Każdy człowiek, niezależnie od tego
czy jego przekonania są błędne czy
nie, uczestniczy w jakiś sposób w
prawdzie: dobro może istnieć bez
domieszki zła, ale nie istnieje zło bez



domieszki dobra[7]. Dlatego możemy
się uczyć od innych. Jeśli chcemy
zrozumieć nasz świat, musimy stale
poszerzać nasze horyzonty, pogłębiać
poznaną prawdę i szukać jej tam,
gdzie daje się znaleźć, czyli wszędzie.
Innymi słowami, musimy być
otwarci na dialog, zwłaszcza z tymi,
którzy się od nas różnią.

Taka postawa – oprócz tego, że
przyczynia się do dobrego
samopoczucia innych (którzy czują
się doceniani) – ułatwia również
rozwój własny. Sytuację tę można
porównać to przypadku osoby, która
od pewnego czasu mieszka za
granicą. Kiedy wraca do swojego
kraju, zdaje sobie sprawę, że wiele
się nauczyła: widzi to samo, co
zawsze, ale widzi to innymi oczami.
Potrafi teraz lepiej odróżnić to, co
istotne, od tego, co przypadkowe, i
nabyła pewną elastyczność w
dostosowywaniu się do nowych
sytuacji. Z tego powodu wiele firm



woli zatrudniać ludzi, którzy mają
„doświadczenie za granicą”. Często
nie ma nawet znaczenia, w którym
kraju mieszkali. Ważne jest, że byli z
dala od ojczyzny i wrócili.

II. Cechy dialogu

Dialog to nie zwykła rozmowa, ale
spotkanie dwóch czy więcej osób w
atmosferze przyjaźni. Jest to
rozmowa prowadzona w duchu
otwartości, zrozumienia i
„życzliwości”, w której jeden
pokazuje się drugiemu takim, jakim
jest, i akceptuje drugiego takim,
jakim jest. W ten sposób każdy z
uczestników wzbogaca się o tę część
prawdy, która pochodzi od drugiego,
i wie, jak harmonijnie włączyć ją do
swojej wizji świata.

Atmosfera przyjaźni

Zdarza się, że zachowujemy się w
nienaturalny sposób: zamykamy się
przed innymi. W naszej kulturze



szybko uczymy się być „silni” i
„bronić siebie” w dżungli życia.
Wrażliwość jest niebezpieczna i
dlatego zabroniona. Mamy tendencję
do subtelnego ukrywania naszych
cieni i naszych lęków, naszych
potrzeb i słabości. Niektórym udaje
się poprzez takie zachowanie zdobyć
pewne społeczne uznanie, ale płacą
za to wysoką cenę: negują swoją
własną ludzką naturę i rezygnują z
życia w wolności.

Jeśli człowiek ukrywa się za grubą
ścianą, to nie ma kontaktu ani z
samym sobą, ani nie będzie w stanie
wejść w kontakt z innymi. Aby to
osiągnąć, konieczne jest „rozbrojenie
się”, zaakceptowanie tego, że jestem
bezbronny, rozpoznanie własnych
blokad, pęknięć i braków.

Ktokolwiek odnalazł swoją
tożsamość jest silnym człowiekiem.
Nie musi obrażać drugiego, by
okazać swoją wyższość. Jest



opanowany, spokojny i szczodry. A
im bardziej zdecydowane są jego
przekonania, tym bardziej elastyczny
i przyjazny może być jako człowiek.
Jest jak drzewo o głębokich
korzeniach, które daje cień, wsparcie
i ulgę każdemu, kto ich szuka.

Kiedy rozpoczynamy dialog
powinniśmy spróbować zauważyć
dobro w drugim człowieku, zgodnie z
tym, co mówi powszechna mądrość
ludowa: „Jeśli chcesz, żeby inni byli
dobrzy, traktuj ich tak, jakby już tacy
byli”. Tam gdzie króluje miłość nie
ma potrzeby zamykać się z obawy
przed zranieniem. Dlatego tak ważne
jest okazanie współczucia i czułości
jeśli chcemy wejść w dialog z innymi.
Miłość nie polega jedynie na robieniu
czegoś dla drugiego, ale na
pokładaniu ufności w życie, które w
nim jest. Polega na zrozumieniu
drugiej osoby wraz z jej mniej lub
bardziej stosownymi reakcjami, z jej
obawami i nadziejami. Oznacza to



pomoc w odkrywaniu, że ktoś jest
wyjątkowy i zasługuje na uwagę, w
zaakceptowaniu własnej wartości,
piękna, ukrytego w nim światła,
sensu jego istnienia. Polega także na
okazywaniu drugiemu radości z
bycia u jego boku.

Jeśli ktoś doświadcza bycia
kochanym za to, kim jest, bez
potrzeby udowadniania, że jest
interesujący czy kompetentny, czuje
się bezpiecznie w obecności drugiego
człowieka. Znikają wtedy maski i
bariery, za którymi się chował. Nie
potrzebuje już niczego udowadniać
ani się powstrzymywać, nie ma już
potrzeby chronienia siebie. Kiedy
ktoś otrzymuje wolność bycia sobą,
staje się przyjazny. Rodzi się w nim
nowe życie, które daje mu zdrową
autonomię.

Poznawać drugiego

Żeby kochać, trzeba poznać. Czasami
mamy dość zniekształcone



wyobrażenia o tradycjach i
zwyczajach cudzoziemców i
wydajemy niesprawiedliwe osądy o
ich planach i zamiarach. Czasami
całkowicie ignorujemy powody, które
popychają ich do działania. Możemy
w ten sposób nieświadomie i z braku
wiedzy sprawić im przykrość, a
nawet zranić. Na przykład,
powstrzymywanie się od pewnych
pokarmów – w przypadku
muzułmanów lub Żydów – może
wydawać się nam kaprysem, jeśli nie
weźmiemy pod uwagę religijnej
motywacji stojącej za tym
zachowaniem.

Ważne jest, aby brać pod uwagę
usposobienie innych, aby wiedzieć,
czego chcą i co im nie odpowiada.
Dlatego konieczne jest poznanie ich
historii i kultury, ich religii i życia
duchowego, a nawet psychologii ich
narodu. Czy znamy wszystko to, co
jest piękne i cenne w innych
kulturach?



Jednak żeby zrozumieć drugiego
człowieka nie wystarczy nam jedynie
wiedza książkowa. Potrzeba pełnego
współczucia, poznania, które
wychodzi poza wszelkie teorie,
niezależnie jak prawidłowe by nie
były. Matka zazwyczaj zna swoje
dziecko lepiej niż grupa pedagogów.

Poznanie przez współczucie osiąga
się poprzez wspólne życie,
bezpośredni kontakt, we wzajemnym
działaniu. W Niemczech na
przestrzeni kilku stuleci
chrześcijanie katolicy i ewangelicy
zamieszkiwali różne regiony, chodzili
do różnych szkół, bardzo rzadko
zdarzały się małżeństwa między
osobami o różnych wyznaniach, na
ogół unikano jakiegokolwiek
kontaktu. Tym sposobem obie grupy
tworzyły na swój temat obraz coraz
bardziej fałszywy i odmienny od
prawdy i coraz mniej zgodny z
minimalnymi wymogami
sprawiedliwości. Jednak kiedy



podczas Drugiej Wojny Światowej
„podzieleni bracia” nagle znaleźli się
razem w obozach koncentracyjnych
Trzeciej Rzeszy walcząc o to samo i
gotowi umrzeć wspólnie za tę samą
sprawę, zjednoczeni wiarą w
Chrystusa, wtedy właśnie „rozpoczął
się ekumenizm w Niemczech”[8].
Katolicy i ewangelicy odkryli, że
mają wiele wspólnego i zaczęli się
nawzajem doceniać, a zachęceni
wielkimi przesiedleniami ludności,
które rozpoczęły się po straszliwej
wojnie – ekspatriacje i przymusowe
przesiedlenia – zaczęli
współpracować. Za sprawą
okoliczności, które sprawiły, że się
spotkali, objawił im się fałsz wielu z
ich dotychczasowych uprzedzeń.

Szacunek do drugiego

Fakt, że się różnimy buduje ogromne
bogactwo i stanowi źródło
nieustannego poznawania. Różnic
nie można negować, nie ma także



potrzeby ich niwelowania. Każdy
człowiek jest jedyny w swoim
rodzaju i ma do tego pełne prawo.
Można powiedzieć, że zdolność
rozpoznawania różnic jest par
exellence regułą, która wskazuje na
stopień kultury i inteligencji
człowieka. W tym kontekście warto
przypomnieć pewne stare chińskie
przysłowie, zgodnie z którym
„mądrość zaczyna się od wybaczania
bliźniemu, że jest inny”. To nie
jednolita harmonia, ale zdrowa
wymiana między odmiennymi
biegunami czyni życie
interesującym, nadaje mu głębię,
kolor i kształt.

Obecnie bardziej niż kiedyś panuje
przekonanie, że każdy człowiek ma
prawo być bohaterem własnego
życia, dysponować pełną swobodą
decydowania o własnym losie (co
można uznać za istotę jego
intymności). Nie możemy pod
żadnym pretekstem zniszczyć tej



intymnej przestrzeni. To właśnie
próbują osiągnąć ci, którzy nie
pozwalają człowiekowi żyć według
jego najgłębszych przekonań.
Możliwe, że ta osoba obiektywnie
czyni zło, ale jeśli robi to
„swobodnie” i podążając za swoim
wewnętrznym światłem, to lepiej niż
gdyby czyniła dobro w sposób
wymuszony[9]. Taką postawę
głębokiego szacunku głosił na
przykład ostatni polski król z linii
Jagiellonów. W czasach kiedy na
Zachodzie przewodziła Inkwizycja i
rozpalano stosy dla heretyków, król
ten okazał poddanym tolerancję
zapewniając ich: „Nie jestem królem
waszych sumień” [10]. Z drugiej strony
należy pamiętać, że postawa
szacunku to coś więcej niż zwykła
tolerancja. Podczas gdy tolerancja
zapewnia jedynie (konieczny)
margines dla ewentualnego
współistnienia między ludźmi, to
szacunek podkreśla samą relację
między nimi i wyzwanie, jakie



stanowi życie dla innych. Fakt, że
„prawdę poznaje się poprzez siłę
samej prawdy”, nie oznacza jedynie
wyeliminowania wszystkich działań
sprzeciwiających się wolności i
uznania dla decyzji drugiej osoby.
Wynika stąd również
odpowiedzialność wszystkich ludzi
za poszukiwanie prawdziwego sensu
istnienia, każdy w zakresie swoich
indywidualnych możliwości.

Lecz jeśli chodzi o innych ludzi,
pierwszy obowiązek polega na
szacunku wobec decyzji, które
podejmują w kwestii własnego życia.
Nie powinniśmy obrzucać się
nawzajem zarzutami o brak ducha,
zawężony umysł, hipokryzję czy
mało szlachetne zamiary. Nie
powinniśmy przyklejać etykietek ani
szufladkować nikogo.

Atmosfera zaufania istnieje jedynie
wtedy, gdy próbujemy zrozumieć
drugą osobę. I tylko wtedy, gdy



otworzymy się na tych, którzy myślą
inaczej od nas, mówią w innych
językach, którzy wierzą, myślą i
zachowują się inaczej niż my, tylko
wtedy można się do siebie zbliżyć.
Wrażliwość ta znajduje
odzwierciedlenie między innymi w
słownictwie. Prowadzi do pozbycia
się słów, osądów i czynów, które
wedle sprawiedliwości i prawdy nie
odpowiadają rzeczywistej sytuacji
innych ludzi, i mogą utrudniać
wzajemne relacje między nami.

Tomasz z Akwinu znany jest z
niezwykłego szacunku, jaki okazywał
swoim przeciwnikom. Nawet wtedy,
gdy ten wielki średniowieczny filozof
zupełnie się z kimś nie zgadzał,
umiał wytłumaczyć swoją koncepcję
używając najbardziej przyjaznych,
jasnych i obiektywnych zwrotów,
jakie mógł znaleźć. Starał się nie
zniekształcać dyskusji tak, aby zająć
dominującą pozycję. Niekiedy
wykazywał taką bezstronność w



formułowaniu stanowisk innych, że
sprawiał, że wydawały się one
rozsądne i możliwe, a czasami nawet
przedstawiał te teorie z
przekonaniem większym niż jego
adwersarze[11].

Pozwolić się poznać

Człowiek, który działa w duchu
dialogu, stara się przekazać
wszystkie swoje myśli w sposób jasny
i delikatny, dostosowując się do
każdej sytuacji. Nie szuka tanich
kompromisów, wiedząc, że nic tak
nie oddala od pokoju jak
relatywistyczny i obojętny stosunek
do prawdy. Wręcz przeciwnie, chce
zaangażować innych w rozwiązania,
które odnalazł.

Podobnie, aby zyskać szczerość w
jakiejkolwiek relacji międzyludzkiej,
należy dać się poznać. Druga osoba
chce wiedzieć kim jestem, ja chcę
wiedzieć kim jest ta druga osoba.
Jeśli zaprzyjaźniamy się z



człowiekiem innej rasy czy
narodowości, z innej partii
politycznej lub o innym wyznaniu,
naprawdę interesuje nas, co myśli i
w co wierzy. Jeśli zapomnimy o
różnicach i przystaniemy na
milczącą zgodę, być może przez jakiś
czas będziemy się cieszyć pozorną
harmonią. Ale w rzeczywistości
poruszalibyśmy się w atmosferze
zamętu. Nie akceptowalibyśmy się
wzajemnie takimi, jacy jesteśmy
naprawdę, a nasza relacja stawałaby
się coraz bardziej powierzchowna,
pełna rozczarowania, aż wreszcie,
prędzej czy później, by się rozpadła.
Z drugiej strony, kiedy każdy z nas
jest wierny własnym przekonaniom,
może się wydawać w pewnych
okolicznościach, że mamy mało
wspólnego, że jesteśmy od siebie
oddaleni. W rzeczywistości jednak
jesteśmy do siebie wewnętrznie
bardziej podobni niż wtedy, gdy
jednoczą nas pozorne porozumienia,
a odstawiamy na bok pytanie o



prawdę. Jeśli każdy z nas podąża za
wewnętrznym światłem, możemy się
zjednoczyć w najprawdziwszej głębi
naszego jestestwa. Mamy tę samą
fundamentalną postawę, którą jest
wierność naszemu sumieniu. Istnieje
między nami więź, która nie jest w
pełni widoczna, ale jest nadzwyczaj
realna. Tak realna, jak przyjaźń,
która nas łączy.

Wzbogacać się wzajemnie

Dialog polega na dawaniu i
przyjmowaniu. Oznacza to, że obie
strony słuchają się uważnie,
wyrażają chęć uczenia się, gdyż „w
każdej szczerej i poważnej uwadze
przeciwnika wyraża się jeden z wielu
aspektów rzeczywistości” [12].

Należy rozróżnić to, co
fundamentalne (czemu nie możemy
ulec bez zmiany naszej tożsamości),
od tego, co przypadkowe (mogąc
podlegać wielu różnym opiniom).
Posiadanie tylko jednego stanowiska



wobec rzeczy przypadkowych jest
cechą charakterystyczną dla
ideologii. John Henry Newman tak to
komentuje: „Zawsze istniały różne
postawy... (w życiu intelektualnym i
duchowym) i zawsze tak będzie. Jeśli
miałyby przestać istnieć na zawsze,
to dlatego, że nastąpiłby koniec
wszelkiego życia duchowego i
intelektualnego” [13]. A Kierkegaard
twierdzi, że człowiek ulega
drobnomieszczańskiej postawie, gdy
absolutyzuje rzeczy względne[14].

Poznanie myśli innych ludzi
wzbogaca nas. W ten sposób
możemy skorygować własne
stanowiska, które być może stawały
się już przesadnie radykalne. W tym
znaczeniu św. Augustyn ostrzega:
„Niech nikt z nas nie mówi, że już
odnalazł prawdę. Będziemy jej
szukać tak, jakby była nieznana dla
obojga z nas. Żebyśmy mogli jej
szukać z największą starannością i
miłością. Dlatego ważne jest, aby nikt



nie myślał w swojej arogancji, że już
odnalazł prawdę”[15]. W ten sposób w
finale dialogu nigdy nie będzie
przegranego i zwycięzcy. W
najlepszym wypadku oboje nimi
będziemy (przekonani przez
prawdę).

Podsumowanie

Dialog wymaga od nas szukania
własnej tożsamości i
przezwyciężania niechęci i
konfliktów. To droga do dojrzałości i
pokoju. Nie zawsze jest to łatwe, ale
pomaga nam otwierać drzwi zamiast
zamykać granice, i dostrzegać w
innych dobro, zamiast wyrzucać im,
że są odmienni. Choć, tak długo jak
ludzie będą żyć na ziemi, będziemy
doświadczać nieporozumień i
rozczarowań, to poprzez dialog
możemy zbliżać się, zawsze na nowo,
do innych. Dlatego tak ważna jest
edukacja w zakresie sztuki
praktykowania dialogu.



Jutta Burggraf, profesor Wydziału
Teologii Uniwersytetu Nawarry.

Pierwotnie opublikowane w 2009 r.

Tłum. Joanna Ratajska

[1] Por. P. HAHNE, Schluss mit lustig.
Das Ende der Spassgesellschaft, Lahr/
Schwarzwald 2005, s. 119.

[2] F. M. DOSTOJEWSKI, cit. en Anselm
GRÜN, 50 Engel für das Jahr,
Freiburg-Basel-Wien 2000, s. 53.

[3] Tak na przykład, Tonino GUERRA,
„poeta”, który był inspiracją dla
wielkiego reżysera Federico
Felliniego, jakiś czas temu
opublikował odważną prowokację:
„Wyłączmy wszyscy telewizory na
rok, zobaczycie jak wartości,
wyobraźnia i duchowość odrodzą się
w naszych sercach”. Por. Zdrowe

https://pl.wikipedia.org/wiki/Jutta_Burggraf
https://pl.wikipedia.org/wiki/Uniwersytet_Nawarry


prowokacje Festiwalu Kina
Duchowego, Agencja
międzynarodowa "Zenit", 19-XI-1998.

[4] H. GIESECKE, Wozu ist die Schule
da? Die neue Rolle von Eltern und
Lehrern, drugie wyd. Stuttgart 1997,
s. 38.

[5]D. BONHOEFFER, Predigten,
Auslegungen, Meditationen I, 1984, s.
196-202.

[6]J.L. MARTÍN DESCALZO, Powody do
radości, 8 wyd., Madryt 1988, s. 42.

[7] TOMASZ Z AKWINU, Summa
theologiae I-IIae q.109, a.1, ad 1.

[8] W. KASPER, Ein Herr, ein Glaube,
eine Taufe, w „Stimmen der
Zeit" (2002/2), s. 75.

[9] Por. R. BUTTIGLIONE: Zur
Philosophie von Karol Wojtyla, w
Johannes Paul II., Zeuge des
Evangeliums, wydane przez St. HORN



i A. RIEBEL, Würzburg 1999, s. 36 i
39.

[10]JAN PAWEŁ II, Przekroczyć próg
nadziei, Barcelona 1994, s. 160.

[11] Por. J.PIEPER, Guide to Thomas
Aquinas, Notre Dame/Indiana 1987, s.
77.

[12]Tamże, s. 83.

[13] J. H. NEWMAN, cyt. przez J. L.
MARTÍN DESCALZO, Powody do
miłości, Madryt 1991, s.47.

[14] S. KIERKEGAARD, cyt. w P.
HAHNE, Schluss mit lustig. Das Ende
der Spassgesellschaft, cyt., s. 73.

[15] ŚWIĘTY AUGUSTYN, Contra
epistolam quam vocant fundamenti,
Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum
Latinorum 25, 195.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/w-strone-kultury-dialogu/
(06-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/w-strone-kultury-dialogu/
https://opusdei.org/pl-pl/article/w-strone-kultury-dialogu/

	​W stronę kultury dialogu

