
opusdei.org

W radosnej nadziei
Chrystusa

Dać się dotknąć Bożej Miłości,
dać się oglądać Chrystusowi:
nadzieja daje nam
perspektywę, ponieważ bazuje
na tym, co Bóg chce w nas
zdziałać.

06-08-2017

Co czyni życie wartościowym? Co
czyni wartościowym moje życie? W
aktualnym świecie odpowiedź na to
pytanie krąży często wokół dwóch
biegunów: sukcesu, który mogę
osiągnąć i opinii, jaką inni mają o



mnie. Nie są to, oczywiście, kwestie
banalne: opinia innych ma
konsekwencje w życiu rodzinnym,
społecznym, zawodowym; a sukces
jest logicznym oczekiwaniem tego,
czego się podejmujemy: nikt nie
zaczyna robić czegoś, mając na celu
porażkę. Jednak czasem rzeczywiście
w życiu istnieją małe lub nie tak
małe porażki, albo zdarza się, że inni
tworzą sobie o nas opinię, w której
być może nie rozpoznajemy siebie.

Doświadczenie porażki, utraty
prestiżu czy świadomość własnej
niemocy – i już nie tylko w świecie
zawodowym, ale nawet w wysiłku
bycia chrześcijaninem
konsekwentnym – mogą kogoś
doprowadzić do przygnębienia,
zniechęcenia, a ostatecznie do utraty
nadziei. Obecnie silniejszy niż w
innych epokach jest nacisk, aby
odnieść sukces na różnych
poziomach, aby być kimś, albo
przynajmniej być w stanie



powiedzieć, że jest się kimś. I
rzeczywiście, zamiast skupić uwagę
na tym, kim ktoś jest - synem, matką,
bratem, babcią – koncentrujemy ją
na tym, co ktoś jest w stanie zrobić.
Dlatego dziś jesteśmy bardziej
wrażliwi na różnego rodzaju porażki,
które często niesie ze sobą życie.
Przeszkody, które wcześniej się
rozwiązywało lub znosiło z
męstwem, dziś często od
najmłodszych lat powodują smutek
lub głęboką frustrację.

Czy w świecie pełnym tylu
oczekiwań i porażek jest jeszcze
możliwe, jak proponował św. Paweł,
by «weselić się nadzieją» (por. Rz
12,12)?

W swoim liście z lutego Prałat Opus
Dei zwraca spojrzenie na jedyną
naprawdę jasną odpowiedź na to
pytanie; odpowiedź zdecydowanie
twierdzącą: «spraw Panie, abyśmy
wierząc w Twoją Miłość, żyli



codziennie z nową miłością, w
radosnej nadziei»[1]. Chociaż
czasami utrata nadziei może się
wydawać mniej szkodliwa, jest
kosztem zamknięcia oczu na Bożą
Miłość i Jego trwałą bliskość.
Przypomniał o tym Papież
Franciszek w jednej ze swoich
katechez o nadziei: «Nadzieja
chrześcijańska jest mocna, właśnie
dlatego nie zawodzi (…). Nie opiera
się na tym, co możemy uczynić, czy
też czym możemy być, a tym mniej
na tym, w co możemy wierzyć. Jej
podstawą, czyli podstawą nadziei
chrześcijańskiej jest to, co jest
najwierniejsze i najbardziej pewne, a
mianowicie miłość, jaką sam Bóg
żywi wobec każdego z nas. Łatwo
powiedzieć: Bóg nas kocha. Wszyscy
to mówimy. Ale (…) czy każdy z nas
może powiedzieć: jestem pewien,
jestem pewna że Bóg mnie kocha? To
wcale nie takie łatwe. Ale to
prawda»[2].



Wielka nadzieja

W swoim nauczaniu i w swych
rozmowach św. Josemaría często
kierował spojrzenie na życie
pierwszych chrześcijan. Wiara była
dla nich nie tyle doktryną do
zaakceptowania czy modelem życia
do zrealizowania, lecz podarunkiem
nowego życia: darem Ducha
Świętego, który został wylany w ich
duszach po zmartwychwstaniu
Chrystusa. Dla pierwszych
chrześcijan wiara w Boga była
przedmiotem doświadczenia, a nie
tylko przylgnięcia intelektualnego -
Bóg był Kimś rzeczywiście obecnym
w ich sercu. Św. Paweł pisał do
wiernych z Efezu, odnosząc się do ich
życia przed poznaniem Ewangelii:
«niegdyś wy (…) w owym czasie
byliście poza Chrystusem, obcy
względem społeczności Izraela i bez
udziału w przymierzach obietnicy,
nie mający nadziei ani Boga na tym
świecie» (Ef 2,11-12). Zaś wraz z



wiarą otrzymali nadzieję, która
«zawieść nie może, ponieważ miłość
Boża rozlana jest w sercach naszych
przez Ducha Świętego, który został
nam dany» (Rz 5,5).

Po upływie dwudziestu wieków Bóg
nie przestaje nas wzywać do tej
«wielkiej nadziei», która relatywizuje
wszystkie inne nadzieje i
rozczarowania. «Potrzebujemy
małych i większych nadziei, które
dzień po dniu podtrzymują nas w
drodze. Jednak bez wielkiej nadziei,
która musi przewyższać pozostałe, są
one niewystarczające. Tą wielką
nadzieją może być jedynie Bóg, który
ogarnia wszechświat, i który może
nam zaproponować i dać to, czego
sami nie możemy osiągnąć»[3].

Dobrze jest zastanowić się, czy nie 
przyzwyczailiśmy się do
rzeczywistości Boga, który zbawia –
Boga, który przychodzi, aby wypełnić
nas nadzieją - do tego stopnia, że



czasami nie odczuwamy w niej nic
poza jakąś ideą, bez realnej siły w
naszym życiu. Krzyż, który wydawał
się wielką porażką w oczach tych,
którzy ufali Jezusowi, przekształcił
się wraz ze Zmartwychwstaniem w
najbardziej decydujący triumf w
historii. Decydujący, ponieważ nie
jest sukcesem ograniczonym do
Jezusa: wraz z nim zwyciężamy
wszyscy. «Tym właśnie zwycięstwem,
które zwyciężyło świat, jest nasza
wiara» w Zmartwychwstałego (1 J
5,4). Uczniowie z Emaus patrzyli na
przeszłość z nostalgią: «A myśmy się
spodziewali», mówili (Łk 24,21). Nie
wiedzieli, że Jezus kroczył z nimi, że
otwierał przed nimi niesamowitą
przyszłość, wolną od jakiegokolwiek
innego rozczarowania. «Rozpal
swoją wiarę. — Chrystus nie jest
postacią, która przeminęła. Nie jest
wspomnieniem, które gubi się w
mrokach historii. On żyje! (…) Jesus
Christus heri et hodie, ipse et in



saecula! — Jezus Chrystus wczoraj i
dziś, ten sam także na wieki!»[4]

Pozwolić się dotknąć Bożej Miłości

Św. Paweł tak opisywał sedno życia
chrześcijańskiego: «Razem z
Chrystusem zostałem przybity do
krzyża. Teraz zaś już nie ja żyję, lecz
żyje we mnie Chrystus. Choć nadal
prowadzę życie w ciele, jednak
obecne życie moje jest życiem wiary
w Syna Bożego, który umiłował mnie
i samego siebie wydał za mnie» (Ga
2,19-20).

Dla Apostoła chrześcijaństwo to
przede wszystkim fakt, że Chrystus
umarł za nas, zmartwychwstał, i z
Nieba posłał do serc naszych Ducha
Świętego, który nas przemienia i
otwiera nam oczy na nowe życie.
«Kogo dotyka miłość, ten zaczyna
intuicyjnie pojmować, czym
właściwie jest ‘życie’. Zaczyna
przeczuwać, co znaczy słowo
nadziei»[5]. Tak jak Samarytance,



Marii Magdalenie, Nikodemowi,
dobremu łotrowi, uczniom z Emaus,
Jezus daje nam nowy sposób
patrzenia: patrzenia na nas samych,
na innych, na Boga. I tylko z tym
nowym spojrzeniem, które nam daje
Bóg nabiera sensu wysiłek
poprawiania się i walka, by Go
naśladować: wzięte same w sobie
byłyby jak «pogoń za wiatrem» (Koh
2,11).

Umierając na Krzyżu «dla nas, ludzi,
i dla naszego zbawienia»[6], Chrystus
nas wyzwolił z życia w relacji z
Bogiem skoncentrowanym na
przykazaniach i negatywnych
ograniczeniach, a uzdolnił nas do
nowego życia zrealizowanego z
Miłości: «[boście] przyoblekli nowego
[człowieka], który wciąż się odnawia
ku głębszemu poznaniu [Boga],
według obrazu Tego, który go
stworzył» (Kol 3,10). Chodzi więc o 
poznanie Miłości Bożej i o to, by dać
się dotknąć przez Niego, by na nowo



podjąć – z tego doświadczenia –
drogę świętości. Spotkać Boga i dać
się Mu przekształcić jest czymś
zasadniczym. Prałat Opus Dei
przypomniał o tym krótko po swoim
wyborze: «Które z tych licznych
wniosków, do których doszedł
Kongres, są priorytetowe? O co Pan
Bóg prosi nas w tym momencie
historii świata, Kościoła i Dzieła?
Odpowiedź jest jasna: na pierwszym
miejscu dbać, jak osoby zakochane, o
naszą więź z Bogiem, wychodząc od
kontemplacji Chrystusa, który
ukazuje nam oblicze Miłosierdzia
Ojca. Program świętego Josemaríi
jest i będzie ten sam: „Obyś szukał
Chrystusa. Obyś znalazł Chrystusa.
Obyś ukochał Chrystusa”»[7].
Zjednoczenie z Bogiem pozwala nam
żyć Życiem, które On nam ofiaruje.
Szukać oblicza Chrystusa i poddać się
Jego spojrzeniu to wspaniała droga,
aby zagłębić się w tym życiu Miłości.

Poddać się spojrzeniu Chrystusa



Jezus Chrystus jest obliczem
Miłosierdzia Bożego, ponieważ w
Nim Bóg mówi do nas językiem na
naszą miarę, językiem w skali
ludzkiej. Jego zadaniem jest
spotkanie pragnienia miłości poza
wszelką skalą, które On sam umieścił
w każdym z nas. «A czy ty (…)
poczułeś kiedykolwiek na sobie to
spojrzenie pełne nieskończonej
miłości, która, pomimo wszystkich
twoich grzechów, ograniczeń,
upadków, wciąż ci ufa i z nadzieją
patrzy na twoje istnienie? Czy jesteś
świadomy, jak wielka jest twoja
wartość w planie Boga, który z
miłości oddał ci wszystko? Jak
naucza św. Paweł: „Bóg (...) okazuje
nam swoją miłość [właśnie] przez to,
że Chrystus umarł za nas, gdyśmy
byli jeszcze grzesznikami” (Rz 5,8).
Ale czy naprawdę rozumiemy potęgę
tych słów?»[8].

By odkryć oblicze Jezusa, trzeba
przebyć drogę adoracji i



kontemplacji: «Jak słodko jest stać
przed Ukrzyżowanym lub na
kolanach przed Najświętszym
Sakramentem i być po prostu przed
Jego oczyma! Jakże dobrze jest
pozwolić, by On powrócił, i dotknął
naszej egzystencji i posłał nas, byśmy
głosili Jego nowe życie!»[9]. Chodzi o
to, by, jak powiedział Papież przy
innej okazji, «patrzeć na Boga, ale
przede wszystkim czuć, że On patrzy
na nas»[10]. To wydaje się takie
proste: poddać się spojrzeniu, po
prostu być w obecności Boga... ale
prawda jest taka, że to kosztuje nas
bardzo dużo w nadpobudliwym i
pełnym bodźców współczesnym
świecie. Dlatego trzeba prosić Boga o
dar wejścia w Jego milczenie i
pozwolić Mu patrzeć na nas:
ostatecznie przekonać się, że bycie w
Jego obecności już jest wspaniałą i
niezwykle skuteczną modlitwą,
choćbyśmy nie wyciągnęli z niej
żadnego natychmiastowego
postanowienia. Kontemplacja oblicza



Chrystusa ma w sobie samej moc
przemieniającą, której nie możemy
mierzyć naszymi ludzkimi
kryteriami. «Stawiam sobie zawsze
Jahwe przed oczy, nic mnie nie
zachwieje, bo On jest po mojej
prawicy. Dlatego się cieszy moje
serce, dusza się raduje, a ciało moje
będzie spoczywać bezpiecznie» (Ps
16, 8-9).

Oblicze Jezusa to także oblicze
Ukrzyżowanego. Zdając sobie sprawę
z naszej słabości, moglibyśmy
pomyśleć, według czysto ludzkich
standardów, że Go rozczarowaliśmy,
że nie możemy zwracać się do Niego,
jak gdyby nic się nie stało. Jednak te
skrupuły nakreślają tylko karykaturę
Miłości Bożej. «Istnieje fałszywa
ascetyka, która Pana Jezusa
przedstawia na Krzyżu posępnego i
zbuntowanego, z ciałem
powykręcanym, który zdaje się
grozić ludziom: zgnietliście Mnie, ale
ja rzucę na was moje gwoździe, mój



krzyż, moje ciernie. Ci, co tak myślą,
nie znają ducha Chrystusowego.
Cierpiał, ile mógł, a będąc Bogiem
mógł wiele! Ale kochał bardziej niż
cierpiał... A po śmierci zezwolił, że
włócznia otwarła nową ranę, abyśmy
— ty i ja — znaleźli schronienie w
bliskości Jego najmilszego Serca»[11].

Jak dobrze nasz Ojciec rozumiał
miłość, którą promieniuje oblicze
Jezusa! Z Krzyża patrzy na nas i nam
mówi: «Znam cię doskonale. Zanim
umarłem, mogłem zobaczyć
wszystkie twoje słabości i
nikczemności, wszystkie twoje
upadki i zdrady... i znając cię tak
dobrze, takim, jaki jesteś, oceniłem,
że warto dać życie za ciebie».
Spojrzenie Chrystusa jest kochające, 
afirmujące, widzi dobro, które w nas
jest - dobro, że jesteśmy – i które On
sam dał nam, powołując nas do
życia. Dobro godne Miłości; co więcej,
godne nawet największej Miłości
(por. J 3,16; 15,13).



Kroczyć z Chrystusem, zostawiając
ślad na świecie

Spojrzenie Jezusa pomoże nam z
nadzieją reagować na upadki,
pomyłki, przeciętności. I to nie
chodzi tylko o to, byśmy byli dobrzy
tacy, jacy jesteśmy, ale Bóg liczy na
każdego z nas, abyśmy przemieniali
świat i napełniali go Jego Miłością.
Także to wezwanie zawiera się w
miłosnym spojrzeniu Chrystusa.
«Powiesz mi: Ojcze, ale mam swoje
wielkie ograniczenia, jestem
grzesznikiem, co mogę zrobić? Kiedy
Pan nas wzywa, nie myśli o tym, kim
jesteśmy, kim byliśmy, co zrobiliśmy
lub czego nie zrobiliśmy. Wręcz
przeciwnie: w chwili, kiedy nas
wzywa,patrzy na wszystko, co
moglibyśmy zrobić, na całą miłość,
jaką jesteśmy w stanie rozsiewać. On
zawsze stawia na przyszłość, na
jutro. Jezus kieruje cię ku nowym
horyzontom. Nie do muzeum»[12].



Spojrzenie Chrystusa jest
spojrzeniem Miłości, które zawsze 
akceptuje tego, kogo ma przed sobą i
wykrzykuje: «Dobrze, że jesteś,
cudownie, że istniejesz»[13].
Zarazem, znając nas doskonale, liczy
na nas. Odkrycie tej podwójnej 
akceptacji Boga jest najlepszym
sposobem na odzyskanie nadziei i
poczucia, że na nowo jesteśmy
pociągani ku górze, ku Miłości i
posłani później do całego świata.
Ostatecznie, to jest naszą najtrwalszą
pewnością: Chrystus umarł za mnie,
dlatego, że wierzył, że warto było to
zrobić; Chrystus, który mnie zna, ufa
mi. Dlatego wołał Apostoł: «Jeżeli Bóg
z nami, któż przeciwko nam? On,
który nawet własnego Syna nie
oszczędził, ale Go za nas wszystkich
wydał, jakże miałby nam wraz z Nim
i wszystkiego nie darować?» (Rz
8,31-32).

Z tej pewności narodzi się nasze
pragnienie, aby wrócić na właściwe



tory, porwać się na cały świat, aby
pozostawić na nim ślad Chrystusa.
Wiedząc, że wielokrotnie się
potkniemy, że nie zawsze uda nam
się osiągnąć, to, czego się
podjęliśmy... ale że ostatecznie, nie to
się liczy. Ważne jest, by iść do
przodu, ze wzrokiem utkwionym w
Chrystusie: «expectantes beatam
spem», przebudzeni i oczekujący na
jego radosną nadzieję[14]. On jest
Tym, który nas zbawia i liczy na nas,
aby wypełnić świat pokojem i
radością. «Bóg nas stworzył, abyśmy
żyli w postawie stojącej. Jest ładna
piosenka, którą śpiewają strzelcy
alpejscy, gdy idą w góry. Piosenka ta
mówi: „W sztuce wspinania się nie
jest ważne to, żeby nie upadać, ale to,
żeby nie pozostać na ziemi”»[15]. W
postawie stojącej. Radośni. Pewni. W
drodze. Z misją, by rozpalić
«wszystkie ziemskie drogi ogniem
Chrystusa», który nosimy w
sercu[16].



Lucas Buch

[1] F. Ocáriz, List pasterski,
14.02.2017, 33.

[2] Franciszek, Audiencja generalna,
15.02.2017.

[3] Benedykt XVI, Enc. Spe Salvi, 31.

[4] Droga, 584.

[5] Benedykt XVI, Spe Salvi, 27.

[6] Mszał Rzymski, Symbol nicejsko-
konstantynopolitański.

[7] F. Ocáriz, List pasterski,
14.02.2017, 30 (por. Droga, 382).

[8] Franciszek, Orędzie, 15.08.2015.

[9] Franciszek, Adh. apost. Evangelii
Gaudium, 264.

https://opusdei.org/1#_ftnref1
https://opusdei.org/1#_ftnref2
https://opusdei.org/1#_ftnref3
https://opusdei.org/1#_ftnref5
https://opusdei.org/1#_ftnref6
https://opusdei.org/1#_ftnref7
https://opusdei.org/1#_ftnref8
https://opusdei.org/1#_ftnref9


[10] S. Rubin, F. Ambrogetti, Jezuita.
Papież Franciszek. Wywiad rzeka z
Jorge Bergoglio, Kraków 2013, 59.

[11] Droga Krzyżowa, stacja XII, 3.

[12] Franciszek, Czuwanie,
30.07.2016.

[13] Por. J. Pieper, O miłości,
Warszawa 2004, s. 27.

[14] Mszał Rzymski, Obrzędy
Komunii.

[15] Franciszek, Homilia, 24.04.2016.

[16] Droga, 1.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/w-radosnej-nadziei-chrystusa/

(18-01-2026)

https://opusdei.org/1#_ftnref10
https://opusdei.org/1#_ftnref12
https://opusdei.org/1#_ftnref13
https://opusdei.org/1#_ftnref14
https://opusdei.org/1#_ftnref15
https://opusdei.org/1#_ftnref16
https://opusdei.org/pl-pl/article/w-radosnej-nadziei-chrystusa/
https://opusdei.org/pl-pl/article/w-radosnej-nadziei-chrystusa/

	W radosnej nadziei Chrystusa

