opusdei.org

W radosnej nadziei
Chrystusa

Dac sie dotknac¢ Bozej Mitosci,
dac sie ogladac¢ Chrystusowi:
nadzieja daje nam
perspektywe, poniewaz bazuje
na tym, co Bog chce w nas
zdzialac.

06-08-2017

Co czyni zycie wartosciowym? Co
czyni wartosciowym moje zycie? W
aktualnym swiecie odpowiedz na to
pytanie krazy czesto wokol dwaéch
biegundow: sukcesu, ktory moge
0siggnac i opinii, jaka inni maja o



mnie. Nie sg to, oczywiscie, kwestie
banalne: opinia innych ma
konsekwencje w zyciu rodzinnym,
spolecznym, zawodowym; a sukces
jest logicznym oczekiwaniem tego,
czego sie podejmujemy: nikt nie
zaczyna robic czego$, majac na celu
porazke. Jednak czasem rzeczywiscie
W zyciu istnieja male lub nie tak
mate porazki, albo zdarza sie, ze inni
tworza sobie o nas opinie, w ktorej
by¢ moze nie rozpoznajemy siebie.

Doswiadczenie porazki, utraty
prestizu czy Swiadomos¢ wlasnej
niemocy -1 juz nie tylko w Swiecie
zawodowym, ale nawet w wysitku
bycia chrzescijaninem
konsekwentnym — moga kogos
doprowadzi¢ do przygnebienia,
zniechecenia, a ostatecznie do utraty
nadziei. Obecnie silniejszy niz w
innych epokach jest nacisk, aby
odnie$c¢ sukces na réznych
poziomach, aby by¢ kims, albo
przynajmniej by¢ w stanie



powiedzied, ze jest sie kims. I
rzeczywiscie, zamiast skupi¢ uwage
na tym, kim ktos jest - synem, matka,
bratem, babcia — koncentrujemy ja
na tym, co kto$ jest w stanie zrobic.
Dlatego dzis jesteSmy bardziej
wrazliwi na réznego rodzaju porazki,
ktore czesto niesie ze soba zycie.
Przeszkody, ktore wczesniej sie
rozwigzywato lub znosilo z
mestwem, dzi$ czesto od
najmiodszych lat powoduja smutek
lub gleboka frustracje.

Czy w Swiecie pelnym tylu
oczekiwan i porazek jest jeszcze
mozliwe, jak proponowat Sw. Pawel,
by «weseli¢ sie nadziejg» (por. Rz
12,12)?

W swoim liscie z lutego Pratat Opus
Dei zwraca spojrzenie na jedyna
naprawde jasng odpowiedz na to
pytanie; odpowiedz zdecydowanie
twierdzaca: «spraw Panie, abySmy
wierzac w Twoja Mitos¢, zyli



codziennie z nowa miloscig, w
radosnej nadziei»[1]. Chociaz
czasami utrata nadziei moze sie
wydawac mniej szkodliwa, jest
kosztem zamkniecia oczu na Boza
Milos¢ i Jego trwalg bliskosc.
Przypomniat o tym Papiez
Franciszek w jednej ze swoich
katechez o nadziei: «<Nadzieja
chrzescijanska jest mocna, wiasnie
dlatego nie zawodzi (...). Nie opiera
sie na tym, co mozemy uczynic, czy
tez czym mozemy by¢, a tym mniej
na tym, w co mozemy wierzyc. Jej
podstawa, czyli podstawa nadziei
chrzescijanskiej jest to, co jest
najwierniejsze i najbardziej pewne, a
mianowicie mitosc¢, jaka sam Bog
zywiwobec kazdego z nas. Latwo
powiedziec: Bog nas kocha. Wszyscy
to mowimy. Ale (...) czy kazdy z nas
moze powiedziec: jestem pewien,
jestem pewna ze Bog mnie kocha? To
wecale nie takie latwe. Ale to
prawda»[2].



Wielka nadzieja

W swoim nauczaniu i w swych
rozmowach $w. Josemaria czesto
kierowat spojrzenie na zycie
pierwszych chrzescijan. Wiara byla
dla nich nie tyle doktryna do
zaakceptowania czy modelem zycia
do zrealizowania, lecz podarunkiem
nowego zycia: darem Ducha
Swietego, ktory zostal wylany w ich
duszach po zmartwychwstaniu
Chrystusa. Dla pierwszych
chrzescijan wiara w Boga byla
przedmiotem doswiadczenia, a nie
tylko przylgniecia intelektualnego -
Bog byt Kims$ rzeczywiscie obecnym
w ich sercu. Sw. Pawel pisal do
wiernych z Efezu, odnoszac sie do ich
zycia przed poznaniem Ewangelii:
«niegdys wy (...) w owym czasie
byliScie poza Chrystusem, obcy
wzgledem spotecznosci Izraela i bez
udzialu w przymierzach obietnicy,
nie majacy nadziei ani Boga na tym
Swiecie» (Ef 2,11-12). ZaS wraz z



wiarg otrzymali nadzieje, ktora
«zawie$¢ nie moze, poniewaz mitos$¢
Boza rozlana jest w sercach naszych
przez Ducha Swietego, ktory zostal
nam dany» (Rz 5,5).

Po uplywie dwudziestu wiekow Bog
nie przestaje nas wzywac do tej
«wielkiej nadziei», ktéra relatywizuje
wszystkie inne nadzieje i
rozczarowania. «Potrzebujemy
malych i wiekszych nadziei, ktore
dzien po dniu podtrzymuja nas w
drodze. Jednak bez wielkiej nadziei,
ktora musi przewyzszac pozostale, sa
one niewystarczajgce. Tq wielka
nadzieja moze byc¢ jedynie Bog, ktory
ogarnia wszechs$wiat, i ktory moze
nam zaproponowac i dac to, czego
sami nie mozemy 0siggnac»[3].

Dobrze jest zastanowic sie, czy nie
przyzwyczailiSmy sie do
rzeczywistosci Boga, ktory zbawia —
Boga, ktdry przychodzi, aby wypelnic
nas nadzieja - do tego stopnia, ze



czasami nie odczuwamy w niej nic
poza jakas ideg, bez realnej sity w
naszym zyciu. Krzyz, ktory wydawat
sie wielka porazka w oczach tych,
ktorzy ufali Jezusowi, przeksztalcit
sie wraz ze Zmartwychwstaniem w
najbardziej decydujacy triumf w
historii. Decydujacy, poniewaz nie
jest sukcesem ograniczonym do
Jezusa: wraz z nim zwyciezamy
wszyscy. «Tym wilasnie zwyciestwem,
ktore zwyciezylo Swiat, jest nasza
wiara» w Zmartwychwstatego (1 J
5,4). Uczniowie z Emaus patrzyli na
przesziosc¢ z nostalgia: «A mysmy sie
spodziewali», mowili (£k 24,21). Nie
wiedzieli, ze Jezus kroczy! z nimi, ze
otwieral przed nimi niesamowitg
przysztos$¢, wolna od jakiegokolwiek
innego rozczarowania. «Rozpal
swoja wiare. — Chrystus nie jest
postacig, ktora przeminela. Nie jest
wspomnieniem, ktore gubi sie w
mrokach historii. On zyje! (...) Jesus
Christus heri et hodie, ipse et in



saecula! — Jezus Chrystus wczoraj 1
dzis, ten sam takze na wieki!»[4]

Pozwoli¢ sie dotknac¢ Bozej Milosci

Sw. Pawel tak opisywal sedno zycia
chrzescijanskiego: «Razem z
Chrystusem zostalem przybity do
krzyza. Teraz zas juz nie ja zyje, lecz
zyje we mnie Chrystus. Cho¢ nadal
prowadze zycie w ciele, jednak
obecne zycie moje jest zyciem wiary
w Syna Bozego, ktoéry umitowal mnie
1 samego siebie wydal za mnie» (Ga
2,19-20).

Dla Apostola chrzescijanstwo to
przede wszystkim fakt, ze Chrystus
umartl za nas, zmartwychwstal, i z
Nieba postal do serc naszych Ducha
Swietego, ktory nas przemienia i
otwiera nam oczy na nowe zycie.
«Kogo dotyka milos¢, ten zaczyna
intuicyjnie pojmowac, czym
wlasciwie jest ‘zycie’. Zaczyna
przeczuwac, co znaczy stowo
nadziei»[5]. Tak jak Samarytance,



Marii Magdalenie, Nikodemowi,
dobremu lotrowi, uczniom z Emaus,
Jezus daje nam nowy sposob
patrzenia: patrzenia na nas samych,
na innych, na Boga. I tylko z tym
nowym spojrzeniem, ktore nam daje
Bog nabiera sensu wysilek
poprawiania sie i walka, by Go
nasladowac: wziete same w sobie
bylyby jak «pogon za wiatrem» (Koh
2,11).

Umierajac na Krzyzu «dla nas, ludzi,
i dla naszego zbawienia»[6], Chrystus
nas wyzwolil z zycia w relacji z
Bogiem skoncentrowanym na
przykazaniach i negatywnych
ograniczeniach, a uzdolnil nas do
nowego zycia zrealizowanego z
Milosci: «[boscie] przyoblekli nowego
[czlowieka], ktory wciaz sie odnawia
ku glebszemu poznaniu [Bogal],
wedlug obrazu Tego, ktory go
stworzyb» (Kol 3,10). Chodzi wiec o
poznanie MiloSci Bozej i o to, by dac
sie dotknqc przez Niego, by na nowo



podjac - z tego doSwiadczenia —
droge Swietosci. Spotkac¢ Boga i dac
sie Mu przeksztalcic jest czyms
zasadniczym. Pralat Opus Del
przypomnial o tym krotko po swoim
wyborze: «Ktore z tych licznych
wnioskow, do ktorych doszed!?
Kongres, sa priorytetowe? O co Pan
Bog prosi nas w tym momencie
historii $wiata, Kosciota i Dziela?
Odpowiedz jest jasna: na pierwszym
miejscu dbad, jak osoby zakochane, o
nasza wiez z Bogiem, wychodzac od
kontemplacji Chrystusa, ktory
ukazuje nam oblicze Milosierdzia
Ojca. Program Swietego Josemarii
jest i bedzie ten sam: ,,Oby$ szukat
Chrystusa. Obys znalazl Chrystusa.
Obys$ ukochal Chrystusa”»[7].
Zjednoczenie z Bogiem pozwala nam
zy¢ Zyciem, ktére On nam ofiaruje.
Szukac oblicza Chrystusa i poddac sie
Jego spojrzeniu to wspaniata droga,
aby zaglebic sie w tym zyciu Mitosci.

Poddac sie spojrzeniu Chrystusa



Jezus Chrystus jest obliczem
Milosierdzia Bozego, poniewaz w
Nim Bég méwi do nas jezykiem na
nasza miare, jezykiem w skali
ludzkiej. Jego zadaniem jest
spotkanie pragnienia mitosci poza
wszelka skalg, ktore On sam umiescit
w kazdym z nas. «A czy ty (...)
poczules kiedykolwiek na sobie to
spojrzenie peine nieskonczonej
mitosci, ktora, pomimo wszystkich
twoich grzechow, ograniczen,
upadkow, wceigz ci ufa i z nadzieja
patrzy na twoje istnienie? Czy jestes$
Swiadomy, jak wielka jest twoja
wartos$¢ w planie Boga, ktory z
mitosci oddat ci wszystko? Jak
naucza Sw. Pawel: ,Bog (...) okazuje
nam swoja mitosc [wlasnie] przez to,
ze Chrystus umart za nas, gdysSmy
byli jeszcze grzesznikami” (Rz 5,8).
Ale czy naprawde rozumiemy potege
tych stow?»[8].

By odkry¢ oblicze Jezusa, trzeba
przebyc¢ droge adoracji i



kontemplacji: «Jak stodko jest stac
przed Ukrzyzowanym lub na
kolanach przed Najswietszym
Sakramentem i by¢ po prostu przed
Jego oczyma! Jakze dobrze jest
pozwoli¢, by On powrdcil, i dotknat
naszej egzystencji i postal nas, bysSmy
glosili Jego nowe zycie!»[9]. Chodzi o
to, by, jak powiedzial Papiez przy
innej okazji, «patrzec na Boga, ale
przede wszystkim czud, ze On patrzy
na nas»[10]. To wydaje sie takie
proste: poddac sie spojrzeniu, po
prostu by¢ w obecnosci Boga... ale
prawda jest taka, ze to kosztuje nas
bardzo duzo w nadpobudliwym i
peinym bodzcow wspoiczesnym
Swiecie. Dlatego trzeba prosic¢ Boga o
dar wejscia w Jego milczenie i
pozwoli¢ Mu patrzec na nas:
ostatecznie przekonac sie, ze bycie w
Jego obecnosci juz jest wspaniala i
niezwykle skuteczng modlitwa,
chocbysSmy nie wyciagneli z niej
zadnego natychmiastowego
postanowienia. Kontemplacja oblicza



Chrystusa ma w sobie samej moc
przemieniajacg, ktorej nie mozemy
mierzy¢ naszymi ludzkimi
kryteriami. «Stawiam sobie zawsze
Jahwe przed oczy, nic mnie nie
zachwieje, bo On jest po mojej
prawicy. Dlatego sie cieszy moje
serce, dusza sie raduje, a ciatlo moje
bedzie spoczywac bezpiecznie» (Ps
16, 8-9).

Oblicze Jezusa to takze oblicze
Ukrzyzowanego. Zdajac sobie sprawe
z naszej slabosci, moglibySmy
pomyslec, wedlug czysto ludzkich
standardow, ze Go rozczarowalisSmy,
Ze nie mozemy zwracac sie do Niego,
jak gdyby nic sie nie stalo. Jednak te
skrupuly nakreslaja tylko karykature
Milosci Bozej. «Istnieje falszywa
ascetyka, ktora Pana Jezusa
przedstawia na Krzyzu posepnego i
zbuntowanego, z cialem
powykrecanym, ktory zdaje sie
grozi¢ ludziom: zgnietliScie Mnie, ale
ja rzuce na was moje gwozdzie, moj



krzyz, moje ciernie. Ci, co tak mysla,
nie znajg ducha Chrystusowego.
Cierpial, ile moégl, a bedac Bogiem
mogt wiele! Ale kochal bardziej niz
cierpiat... A po Smierci zezwolil, ze
wldcznia otwarla nowa rane, abysmy
— ty ija — znalezli schronienie w
bliskosci Jego najmilszego Serca»[11].

Jak dobrze nasz Ojciec rozumiat
mitosc¢, ktora promieniuje oblicze
Jezusa! Z Krzyza patrzy na nas i nam
mowi: «Znam cie doskonale. Zanim
umartem, moglem zobaczy¢
wszystkie twoje stabosci i
nikczemnosci, wszystkie twoje
upadki i zdrady... 1 znajgc cie tak
dobrze, takim, jaki jestes, ocenilem,
ze warto dac zZycie za ciebie».
Spojrzenie Chrystusa jest kochajace,
afirmujqce, widzi dobro, ktore w nas
jest - dobro, ze jestesmy — i ktore On
sam dal nam, powotujac nas do
zycia. Dobro godne Milosci; co wiecej,
godne nawet najwiekszej Mitosci
(por. J 3,16; 15,13).



Kroczy¢ z Chrystusem, zostawiajac
slad na swiecie

Spojrzenie Jezusa pomoze nam z
nadzieja reagowac na upadKki,
pomyiki, przecietnosci. I to nie
chodzi tylko o to, bySmy byli dobrzy
tacy, jacy jestesmy, ale Bog liczy na
kazdego z nas, abySmy przemieniali
Swiat i napelniali go Jego Milosciag.
Takze to wezwanie zawiera sie w
milosnym spojrzeniu Chrystusa.
«Powiesz mi: Ojcze, ale mam swoje
wielkie ograniczenia, jestem
grzesznikiem, co moge zrobic¢? Kiedy
Pan nas wzywa, nie mysli o tym, kim
jestesmy, kim byliSmy, co zrobiliSmy
lub czego nie zrobiliSmy. Wrecz
przeciwnie: w chwili, kiedy nas
wzywa,patrzy na wszystko, co
moglibysmy zrobic, na catq mitosc,
jakq jestesmy w stanie rozsiewac. On
zawsze stawia na przyszios¢, na
jutro. Jezus kieruje cie ku nowym
horyzontom. Nie do muzeum»[12].



Spojrzenie Chrystusa jest
spojrzeniem Milosci, ktore zawsze
akceptuje tego, kogo ma przed soba i
wykrzykuje: «Dobrze, ze jestes,
cudownie, ze istniejesz»[13].
Zarazem, znajac nas doskonale, liczy
na nas. Odkrycie tej podwajne;j
akceptacji Boga jest najlepszym
sposobem na odzyskanie nadziei i
poczucia, Ze na nowo jesteSmy
pociagani ku gorze, ku Milosci 1
postani pdzniej do calego swiata.
Ostatecznie, to jest nasza najtrwalsza
pewnoscia: Chrystus umart za mnie,
dlatego, ze wierzyl, ze warto bylo to
zrobi¢; Chrystus, ktory mnie zna, ufa
mi. Dlatego wotal Apostot: «Jezeli Bog
z nami, ktoz przeciwko nam? On,
ktory nawet wlasnego Syna nie
oszczedzil, ale Go za nas wszystkich
wydal, jakze mialby nam wraz z Nim
i wszystkiego nie darowac?» (Rz
8,31-32).

Z tej pewnosci narodzi sie nasze
pragnienie, aby wroci¢ na wlasciwe



tory, porwac sie na caty swiat, aby
pozostawic¢ na nim slad Chrystusa.
Wiedzac, ze wielokrotnie sie
potkniemy, ze nie zawsze uda nam
sie osiggnag, to, czego sie
podjeliSmy... ale ze ostatecznie, nie to
sie liczy. Wazne jest, by iS¢ do
przodu, ze wzrokiem utkwionym w
Chrystusie: «expectantes beatam
spem», przebudzeni i oczekujacy na
jego radosng nadzieje[14]. On jest
Tym, ktéry nas zbawia i liczy na nas,
aby wypelnic¢ Swiat pokojem i
radoscig. «Bog nas stworzyl, abySmy
zyli w postawie stojacej. Jest ladna
piosenka, ktora Spiewaja strzelcy
alpejscy, gdy ida w gory. Piosenka ta
mowi: ,,W sztuce wspinania sie nie
jest wazne to, zeby nie upadad, ale to,
zeby nie pozostac na ziemi”»[15]. W
postawie stojacej. Radosni. Pewni. W
drodze. Z misjg, by rozpalic
«wszystkie ziemskie drogi ogniem
Chrystusa», ktory nosimy w
sercu[16].



Lucas Buch

[1] F. Ocariz, List pasterski,
14.02.2017, 33.

[2] Franciszek, Audiencja generalna,
15.02.2017.

[3] Benedykt XVI, Enc. Spe Salvi, 31.
[4] Droga, 584.
[5] Benedykt XVI, Spe Salvi, 27.

[6] Mszat Rzymski, Symbol nicejsko-
konstantynopolitanski.

[7] F. Ocariz, List pasterski,
14.02.2017, 30 (por. Droga, 382).

[8] Franciszek, Oredzie, 15.08.2015.

[9] Franciszek, Adh. apost. Evangelii
Gaudium, 264.


https://opusdei.org/1#_ftnref1
https://opusdei.org/1#_ftnref2
https://opusdei.org/1#_ftnref3
https://opusdei.org/1#_ftnref5
https://opusdei.org/1#_ftnref6
https://opusdei.org/1#_ftnref7
https://opusdei.org/1#_ftnref8
https://opusdei.org/1#_ftnref9

[10] S. Rubin, F. Ambrogetti, Jezuita.
Papiez Franciszek. Wywiad rzeka z
Jorge Bergoglio, Krakow 2013, 59.

[11] Droga Krzyzowa, stacja XII, 3.

[12] Franciszek, Czuwanie,
30.07.2016.

[13] Por. J. Pieper, O mitosci,
Warszawa 2004, s. 27.

[14] Mszat Rzymski, Obrzedy
Komunii.

[15] Franciszek, Homilia, 24.04.2016.

[16] Droga, 1.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/w-radosnej-nadziei-chrystusa/
(18-01-2026)


https://opusdei.org/1#_ftnref10
https://opusdei.org/1#_ftnref12
https://opusdei.org/1#_ftnref13
https://opusdei.org/1#_ftnref14
https://opusdei.org/1#_ftnref15
https://opusdei.org/1#_ftnref16
https://opusdei.org/pl-pl/article/w-radosnej-nadziei-chrystusa/
https://opusdei.org/pl-pl/article/w-radosnej-nadziei-chrystusa/

	W radosnej nadziei Chrystusa

