
opusdei.org

W Duchu i w
prawdzie: budować
jedność życia (I)

Jedność życia to nieodzowna
cecha ducha Opus Dei.

01-02-2019

Bóg pragnie czcicieli «w Duchu i
prawdzie» (J 4, 24), mówi Jezus do
Samarytanki przy studni w Sychar.
Całe życie chrześcijanina jest
wezwaniem do tego, żeby stale
uwielbiał Ojca (J 4, 23), bez
duchowych pustek, do których
światło Boże nie dociera. Jet to



duchowa służba (por. Rz 12, 1),
poprzez którą stajemy się żywymi
świątyniami Boga, żywymi
kamieniami z jego świątyni (por. 1 P
2, 5).

«Zrób ze swego serca ołtarz»[1],
mówi święty Piotr Chryzolog. Żeby
być ołtarzem, nie wystarczy czegoś
dawać: potrzeba dawać siebie.
Wszystko w naszym życiu musi
zostać uświęcone, w głębokiej
jedności z Eucharystią, prawdziwie
miłą Bogu ofiarą Chrystusa. W ten
sposób, krok po kroku, tworzy się
jedność życia, wypełnia się przepaść,
którą grzech otwiera między wiarą a
życiem. Nie pozwalając, by z powodu
przeciwności nasz zapał malał,
odkrywamy wspaniałą prawdę o
tym, że tam, gdzie się znajdujemy
wszystko, co nas otacza przyczynia
się do naszego dobra, jeśli tylko
schronimy się w wiecznej Miłości
Boga w Trójcy Jedynego, którego
obecność rozświetla całe nasze życie.



«Światłem ciała jest oko. Jeśli więc
twoje oko jest zdrowe, całe twoje
ciało będzie oświetlone» (Mt 6, 22).
Jeśli nasze intencje są szczere, jeśli
prowadzą do Boga i innych w Nim,
wtedy wszelkie nasze działania
doprowadzą do dobra, w «jedności
życia prostego i silnego»[2],
ponieważ «wszystko może i powinno
zaprowadzić nas do Boga»[3]. Często
jednak zapominamy o tej prawdzie.
Dlatego z duchowego punktu
widzenia formacja członków Dzieła
zmierza do stworzenia w każdym z
nich jedności życia, która jest
podstawową cechą duchowości Opus
Dei. To zjednoczenie umacnia coraz
bardziej naszą tożsamość Bożych
dzieci w Chrystusie, przez moc
Ducha Świętego, który ożywia
wszystko swoim miłosierdziem i
popycha nas do świętości i do służby
w codzienności.

Jedność życia Jezusa



Rdzeniem jedności życia jest
«obecność Boga, Naszego Ojca»[4] i
poprzez Ducha Świętego
«uczestnictwo w najwyższym
zjednoczeniu tego, co boskie i co
ludzkie, zrealizowane poprzez
wcielenie Syna Bożego»[5]. Chrystus
jest «początkiem jedności i
pokoju»[6]: On jest zawsze
zjednoczony ze swym Ojcem i modli
się do niego, żeby nas uświęcił w
prawdzie (por. J 13, 17). Jego
pokarmem, tym co mu daje życie, jest
wypełnianie woli Ojca (por. J 4, 34).
Wszystko nastawione jest na tę misję,
od momentu wcielenia (por. Hbr 10,
5-7) do chwili, kiedy wkracza do
Jerozolimy, idąc na czele swoich
apostołów z miłosnym pośpiechem
(por. Łk 19, 28). Jego cuda są
poręczeniem jego słów, a tłum
potwierdza to w zdecydowany
sposób: «dobrze wszystko
uczynił» (Mk 7, 37).



Święty Josemaría widział w tym
powszechnym entuzjazmie – «bene
omnia fecit» – nie tylko cuda, które
tyle osób zachwycają, ale fakt, że
Chrystus «wszystko dobrze
zakończył, wszystkie rzeczy
zakończył dobrem, nie uczynił nic
oprócz dobra»[7]. W Bogu misja i
poświęcenie tworzą doskonałą
jedność. «Niemożliwe jest
rozdzielenie w Chrystusie jego istoty
Boga-Człowieka i jego funkcji
Odkupiciela. Słowo stało się ciałem i
zeszło na ziemię ut omnes homines
salvi fiant (1 Tm 2, 4)[8]. Dlatego tak
wyraźnie odnoszą się do Jezusa
słowa Izajasza, które On sam
wypowiedział w synagodze w
Nazarecie « Duch Pański spoczywa
we mnie, ponieważ Mnie namaścił i
posłał Mnie, żebym ubogim niósł
dobrą nowinę… …» (Łk 4, 18; por. Iz
61, 1). Jezus jest doskonałym Bogiem
i człowiekiem, który żył na Ziemi
całkowitą jednością życia , i który «w
samym objawieniu tajemnicy



Pańskiej i jego miłości w pełni
objawia człowieka samemu
człowiekowi i odkrywa przed nim
wzniosłość jego powołania»[9]. On
odkrywa przed każdym jego
wezwanie do pojednania z Bogiem
oraz do tego, by w radosny sposób
zachęcać do pojednania otoczenie
powierzone mu przez Boga na tym
świecie (por. 2 Kor 5, 18-19).

Rozłam między wiarą a życiem
codziennym

To pojednanie społeczne i
indywidualne, choć już się wypełniło
na zawsze w osobie Boga, jest nadal
na drodze do tej pełni, na drodze do
Chrystusa. Tak, jak w czasach Soboru
Watykańskiego II, «rozłam między
wiarą a życiem codziennym
powinien być uważany za jeden z
najpoważniejszych błędów naszej
epoki. Już w Starym Testamencie
prorocy zapalczywie krytykowali
podobny skandal. A szczególnie w



Nowym Testamencie Jezus osobiście
kierował przeciw temu zjawisku
mocne słowa»[10]: « Nikt nie może
dwom panom służyć. Bo albo
jednego będzie nienawidził, a
drugiego będzie miłował; albo z
jednym będzie trzymał, a drugim
wzgardzi. » (Mt 6, 24).

Niespójność życia, w którą popada
wiele osób, wierzących lub nie, to
brak harmonii i pokoju, zaburzający
wewnętrzną równowagę. To nie
powinno dziwić, ponieważ
«ignorowanie tego, że człowiek
posiada naturę okaleczoną, skłonną
do czynienia zła, pozwala na
poważne błędy w dziedzinie
edukacji, polityki, w działaniach
społecznych i w zwyczajach»[11].
Jedność życia jest decydująca dla
wszystkich, a w szczególny sposób
dla świeckich, jak naucza Jan Paweł
II: wszystko powinno być okazją do
zjednoczenia z Bogiem i służby
innym[12]. Praca zawodowa



chrześcijanina jest spójna z jego
wiarą. «Bezwyznaniowość.
Neutralność. – Stare mity, które
zawsze próbują wyjść znów na
powierzchnię. Czy zadałeś sobie
trud, żeby zastanowić się jakim
absurdem będzie porzucenie swego
katolicyzmu przy wejściu na
Uniwersytet czy Stowarzyszenie
zawodowe lub Zgromadzenie
naukowe lub do Parlamentu, jakbyś
zostawiał kapelusz przy
drzwiach?»[13].

Te słowa są bardzo aktualne: Bóg nie
może pozwolić na wstawienie Go do
kąta przez laicyzm budowany w
religii bez Boga. Papież Franciszek
zaprasza do « uznania miasta,
wychodząc od spojrzenia
kontemplatywnego, czyli spojrzenia
wiary, odkrywającego tego Boga,
który mieszka w jego domach, na
jego ulicach, na jego placach… On
żyje pośród obywateli, krzewiąc
solidarność, braterstwo, pragnienie



dobra, prawdy i sprawiedliwości. Tej
obecności nie powinno się
wytwarzać, lecz odkrywać,
odsłaniać. Bóg nie ukrywa się przed
tymi, którzy Go szukają szczerym
sercem»[14].

Radujmy się w burzy

Chrześcijanie, którzy zostali
naznaczeni przez krzyż podczas
chrztu, od zawsze znają
prześladowanie. «Całe życie
Chrystusa mija pod znakiem
prześladowania. Uczniowie
uczestniczą w tym doświadczeniu
wraz z Nim (por. J 15, 20)»[15].
Wobec perspektywy zesłania na
pustkowie, święty Jan Chryzostom,
wielki kaznodzieja Wschodu, nie
tracił zaufania: «Duże są fale, które
nam zagrażają, a straszna burza
stawia nas w niebezpieczeństwie,
lecz nie boimy się, że nas pochłonie,
ponieważ stoimy mocno na skale.
Nawet kiedy morze się wzburzy, nie



zniszczy tej skały; choćby fale się
podniosły, nic nie wskórają
przeciwko łodzi Jezusa Chrystusa.
Powiedzcie mi: czego mamy się bać?
Śmierci? Dla mnie życie to Chrystus,
a śmierć to zwycięstwo. Pustkowia?
Do Pana należy ziemia i to, czym ją
zapełni. Konfiskacji dóbr?
Przyszliśmy na świat z niczym, i z
niczym go opuścimy. Śmieję się z
tego wszystkiego, co jest straszne na
tym świecie i z jego dóbr. Nie boję się
śmierci, ani nie pragnę bogactw. Nie
mam żadnego pragnienia, żeby żyć,
jeśli nie służy to waszemu dobru.
Dlatego Wam mówię o tym, co dzieje
się teraz, zachęcając was do daru
zaufania»[16].

Trudności związane z
rozproszeniem, jakie niesie ze sobą
świat nie mogą nas zniechęcać.
Współczesny Chryzostomowi święty
Augustyn popierał bardziej radość, a
nie narzekanie: «Dlaczego uważacie,
że przeszłe czasy były lepsze od



obecnych? Od pierwszego Adama, aż
do Adama dzisiejszego, taka jest
perspektywa ludzi: praca i pot, cierń
i oset. Czy spadł nam na głowę jakiś
potop? Czy przeżyliśmy okropne
czasy głodu i wojny? To właśnie
historia mówi nam, żebyśmy
powstrzymywali się od złorzeczenia
Bogu w czasach nam obecnych. Jak
okropne były dawne czasy! Czy nie
drżymy na samą myśl o nich? Mamy
więc wiele powodów, żeby cieszyć się
czasami, w których żyjemy, zamiast
na nie narzekać»[17].

Mimo, że trwają wojny, epidemie,
bieda i prześladowania, od
najbardziej surowych ze strony
fundamentalizmów, które nazywają
siebie religiami, aż po najbardziej
wyrafinowane w formie laicyzmów,
które mogą stać się równie
fundamentalistyczne – wystarczy
wspomnieć przeszkody wobec
sprzeciwu sumienia w wielu krajach
Zachodu. Zaufanie do Boga jest



silniejsze niż wszystkie przeciwności:
to nadzieja, która rodzi się z Miłości, i
która właśnie dlatego nie
rozczarowuje (por. Rz 5, 5). Jesteśmy
wezwani do wysławiania Boga z
samej głębi naszego serca, gdzie On
wszystko jednoczy, przez boską
chwałę, która ma ciężar Miłości,
zniewalającą siłę, która nadaje sens
naszej nadziei (por. 1 P 3, 15):
Chrystus żyje w nas.

Omnia in bonum

Szesnaście wieków po świętym Janie
Chryzostomie i świętym Augustynie,
święty Josemaría wznosił pełen
optymizmu apel: «Powinniście
zawsze czuć w sercu ten krzyk, który
noszę jakby wyryty w duszy: omnia
in bonum!, wszystko dla dobra. To
święty Paweł naucza nas spokoju
ducha, radości, pokoju i złączenia z
Bogiem: bo Bóg kocha nas jak Ojciec,
jest nieskończenie mądry i



wszechmogący:omnia in bonum!
(por. Rz 8, 28)»[18].

Bł. Álvaro tak to skomentował:
«Kiedy Ojciec napisał tę Instrukcję w
1941 roku, właśnie skończyła się
ogromna tragedia wojny domowej w
Hiszpanii i zaczęła się wojna
światowa. Sytuacja była iście
apokaliptyczna: a w Kościele poprzez
zachowania z różnych stron
powstały rozdarcia, wielkie rany.
Hiszpania, która po wojnie domowej
była skrwawiona i rozbita,
znajdowała się w niebezpieczeństwie
ponownego zmierzenia się z jeszcze
większym konfliktem: a Ojciec
myślał znowu o tym, że może
pozostać sam - jak podczas
poprzedniej wojny w Hiszpanii - ze
wszystkimi swoimi dziećmi
rozsianymi po różnych frontach
wojny lub zamkniętymi w
więzieniach»[19].



Częścią jedności życia jest
umiłowanie czasu i miejsca, w
którym zostaliśmy postawieni przez
Boga: ekscytująca jest możliwość
pracowania i polepszania tego
świata, jednocześnie sięgając głową
Nieba. Stworzenie i odkupienie
dzieją się tutaj, teraz, dzisiaj, zawsze
kiedy będziemy dążyć do poznania
tego świata, żeby kochać go z
twórczym optymizmem, tak, jak robił
to święty Josemaría, który zachęcał
także do tego, żeby nie „śnić
nadaremnie”[20], żeby wystrzegać
się jakiegokolwiek „mistycyzmu
życzeniowego” (mistyki gdybania) 
[21]. W najbliższym otoczeniu
staramy się pokazać takimi, jakimi
jesteśmy: «Prezentując się takimi,
jacy jesteśmy, jako zwykli obywatele
– zajmując się naszymi codziennymi
obowiązkami: rodzinnymi,
zawodowymi, towarzyskimi,
politycznymi – nic nie udajemy,
ponieważ takie postępowanie nie jest
wynikiem żadnej taktyki. Wręcz



przeciwnie: jest w tym naturalność,
szczerość, to głoszenie prawdy
naszego życia oraz naszego
powołania. Jesteśmy ludźmi z
ulicy»[22].

Bóg chce nas na tym świecie

W obecnych czasach uczestniczymy
w groźnych procesach,
ujawniających działanie diabła na
tym świecie. Choć «każda epoka w
historii niesie ze sobą momenty
krytyczne, - mówi Papież - to,
przynajmniej w ciągu ostatnich
czterech wieków, podstawowe
przekonania, którą są
fundamentalną częścią życia ludzi,
nigdy nie zostały tak podważone, jak
w naszej epoce (…). To zmiana, która
odnosi się do samego sposobu, w jaki
ludzkość przeżywa życie na
świecie»[23]. Również święty
Josemaría, widząc nadchodzący
upadek, nawoływał wręcz
profetycznie: «Słychać jakby



wszechobecne non serviam (Jr 2, 20)
w życiu osobistym, w życiu
rodzinnym, w środowisku pracy i w
życiu publicznym. Wszystkie trzy
pożądliwości (por. 1 J 2, 16) to jakby
trzy potężne siły, które wyzwoliły
narastający kołowrót żądz, dumnego
zadufania stworzenia we własne siły
oraz pragnienie bogactw. Cała
cywilizacja chwieje się, bezsilna i bez
moralnych fundamentów»[24].

Miłość do świata nie przeszkadza
nam w zauważaniu tego, co jest nie
tak, co wymaga poprawki, co
powinno być zmienione. Musimy
akceptować rzeczywistość taką, jaka
jest, taką, jaka się nam objawia, z jej
blaskami i cieniami. A to wymaga
przeżywania rzeczy, odczuwania ich
pulsowania, poznawania problemów,
przejmowania się ludźmi, czytania,
słuchania. Miłość do Boga ukazuje,
jak dobry jest świat sam w sobie,
świat, w którym On sam powołał nas
do życia. W nim jesteśmy wspierani



modlitwą, którą Syn wznosi do Ojca:
«Nie proszę, żebyś ich zabrał ze
świata, ale byś ich ustrzegł od
złego» (J 17, 15).

Kochając ten świat, który służy nam
taki, jakim jest, dla własnego naszego
uświęcenia oraz dla przyjaźni z
innymi zwracajmy się do Jezusa, by
pomagał nam zmieniać ten świat na
lepsze, a tym samym, dzień po dniu,
nawracać siebie samych. Najświętsza
Maryja Panna pomagała dorastać
Jezusowi w codziennym życiu w
Nazarecie; teraz pomaga dorastać
Jezusowi w naszym życiu
codziennym, poświęcając się
całkowicie swojemu powołaniu, by
stać się naszą Matką. Ona pomaga
nam w rozważaniu wszystkiego, co
dzieje się w naszym sercu (por.Łk 2,
51) po to, byśmy odkryli obecność
Boga, który codziennie nas woła.
«My, drogie dzieci, - powtarzam wam
to - jesteśmy ludźmi z ulicy. Kiedy
pracujemy nad rzeczami



doczesnymi, robimy to, ponieważ jest
to nasze miejsce, w nim spotykamy
Jezusa Chrystusa, tam, gdzie
postawiło nas nasze powołanie»[25].
To tam świeci światło duszy, które
odbija nieskończoną dobroć Pana. To
tym światłem Bóg oświetla świat. 

Guillaume Derville

tłum. Joanna Ratajska

Fot. Google Arts & Culture

Przeczytaj też: Gdzie Bóg nas
postawił: budować jedność życia (II)

[1] Św. Piotr Chryzolog, Homilia, 108:
PL 52, 499-500.

[2] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 10. Por. Św. Tomasz z
Akwinu, Super Evangelium Sancti
Matthaei lectura (Mt 6, 22).

https://opusdei.org/pl-pl/article/gdzie-bog-nas-postawi-budowac-jednosc-zycia-ii/
https://opusdei.org/pl-pl/article/gdzie-bog-nas-postawi-budowac-jednosc-zycia-ii/


[3] Tamże.

[4] To Chrystus przechodzi, 11.

[5] I. de Celaya, Unidad de vida, w: 
Diccionario de San Josemaría, Monte
Carmelo - Instituto Histórico San
Josemaría Escrivá de Balaguer,
Burgos 2013, 1222.

[6] Sobór Watykański II, Konstytucja
dogmatyczna Lumen Gentium, 9.

[7] To Chrystus przechodzi, 16.

[8] To Chrystus przechodzi, 106.

[9] Sobór Watykański II, Konstytucja
duszpasterska Gaudium et spes, 22.

[10] Tamże.

[11] Katechizm Kościoła Katolickiego,
407.

[12] Por. św. Jan Paweł II, Adhortacja
apostolska Christifideles laici, 17 i 59.



[13] Droga, 353.

[14] Franciszek, Adhortacja
apostolska Evangelii gaudium, 71.

[15] Katechizm Kościoła Katolickiego,
530.

[16] Św. Jan Chrysostom, Homilia,
1-3: PG 52, 427-430.

[17] Św. Augustyn, Homilia 2, 92: PLS
2, 441-442, cyt. za: Liturgia Godzin,
Godzina czytań ze środy XX tygodnia
czasu zwykłego.

[18] Św. Josemaría, Instrukcje,
8.12.1941, 34.

[19] Bł. Álvaro del Portillo, Nota 48.
do Instrukcji z 8.12.1941, 34.

[20] Przyjaciele Boga, 8.

[21] Św. Josemaría, Rozmowy, 88. Por.
S. Sanz, L’ottimismo creazionale di
san Josemaría, w: J. López (red.), San
Josemaría e il pensiero teologico. Atti



del Convegno Teologico, vol. 1, Edusc,
Roma 2014, 230; A. Rodríguez Luño, 
San Josemaría e la teologia morale, 
tamże, 308; Epílogo. Unidad de vida,
w: E. Burkhart – J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de san Josemaría: estudio de teología
espiritual, vol. 3, Rialp, Madrid 2013,
617-653.

[22] Św. Josemaría, List, 19.03.1954,
27.

[23] Franciszek, Wystąpienie,
22.03.2013.

[24] Św. Josemaría, List z 14.02.1974,
10.

[25] Św. Josemaría, List, 19.03.1954,
29.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

https://opusdei.org/pl-pl/article/w-duchu-i-w-prawdzie-budowac-jednosci-zycia-i/


pl/article/w-duchu-i-w-prawdzie-
budowac-jednosci-zycia-i/ (13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/w-duchu-i-w-prawdzie-budowac-jednosci-zycia-i/
https://opusdei.org/pl-pl/article/w-duchu-i-w-prawdzie-budowac-jednosci-zycia-i/

	W Duchu i w prawdzie: budować jedność życia (I)

