
opusdei.org

„W domu czy w
drodze, leżąc czy
stojąc”: plan życia (I)

Plan życia duchowego, coś
więcej niż "system", jest
zobowiązaniem do relacji:
relacji syna z Ojcem. Ta relacja
jest rdzeniem świętości.

06-02-2025

WALKA, BLISKOŚĆ, MISJA (11)

«Słuchajcie» — tak zaczyna się jedna
z wielkich modlitw Starego
Testamentu, znana jako Szema Izrael.
Jest ono zapisane w Księdze



Powtórzonego Prawa, a Jezus cytuje
je w odpowiedzi na pytanie o
pierwsze i największe przykazanie: "
Słuchaj, Izraelu, Pan jest naszym
Bogiem - Panem jedynym. Będziesz
miłował Pana, Boga twojego, z całego
swego serca, z całej duszy swojej, ze
wszystkich swych sił" (Pwt 6, 4-5; Mk
12, 29-30). Ale modlitwa nie
ogranicza się do tego przykazania;
rozciąga się również nad sensem
codziennych praktycznych działań,
aby utrzymać serce i umysł w
harmonii z Bogiem:

„Niech pozostaną w twym sercu te
słowa, które ja ci dziś nakazuję.
Wpoisz je twoim synom, będziesz o
nich mówił przebywając w domu, w
czasie podróży, kładąc się spać i
wstając ze snu. Przywiążesz je do
twojej ręki jako znak. Niech one ci
będą ozdobą przed oczami. Wypisz je
na odrzwiach swojego domu i na
twoich bramach” (Pwt 6, 6-9).



Dla chrześcijanina jest to mocne
wezwanie do życia sercem w
nieustannym dialogu z Bogiem
Ojcem, Synem i Duchem Świętym.
Święci i mistrzowie duchowości
zawsze proponowali konkretne
sposoby ożywiania tego dialogu,
takie jak poświęcanie czasu na
modlitwę i lekturę duchową,
uczestnictwo w Eucharystii,
odmawianie różańca i zakończenie
dnia rachunkiem sumienia. Z tym
samym praktycznym zmysłem święty
Josemaría od wczesnych lat mówił o
planie życia duchowego; lub prościej,
jak to wówczas zwykło się nazywać,
"planie życia"[1].

Cele, zadania i procesy

W jednym z listów do Tymoteusza
święty Paweł zachęca swojego
młodego ucznia do życia pobożnego i
świętego w duchu sportowej
rywalizacji: " Ćwicz się w
pobożności. Bo ćwiczenie cielesne



nie na wiele się przyda; pobożność
zaś przydatna jest do wszystkiego,
mając zapewnienie życia obecnego i
tego, które ma nadejść" (1 Tm 4, 7-8).
Również w innych listach święty
Paweł przypomina swoim
słuchaczom, że Bóg chce, abyśmy
współpracowali z Jego łaską; I
ponownie porównuje naszą
odpowiedź na nią ze sportem: "Czyż
nie wiecie, że gdy zawodnicy biegną
na stadionie, wszyscy wprawdzie
biegną, lecz jeden tylko otrzymuje
nagrodę? Przeto tak biegnijcie,
abyście ją otrzymali " (1 Kor 9, 24)[2].

W sporcie, podobnie jak w wielu
innych dziedzinach życia, ważne jest
wyznaczanie celów i zadań. Jeśli ktoś
idzie na siłownię tylko po to, by się
rozejrzeć i zrobić pierwszą rzecz,
która przychodzi mu do głowy,
prawdopodobnie marnuje czas i
wkrótce skończy się na nudzie lub, co
gorsza, zrobi sobie krzywdę. To samo
można powiedzieć o uczeniu się



czegoś ważnego, rozwijaniu projektu
lub uruchamianiu firmy. Bez celów i
zadań łatwo jest się zdezorientować i
rozproszyć czy zepsuć swoją
inwestycję. Dlatego, gdy patrzymy na
nasze życie tak, jak patrzy na nie
Bóg, to znaczy ze wszystkimi małymi
rzeczami, które się na nie składają, a
jednocześnie z całą jego szerokością i
głębią – potrzebujemy również
jasnego celu: stać się świętymi,
prowadzonymi i «upojonymi»
łaską[3], a także pomóc wielu innym
osobom odnaleźć i cieszyć się
szczęściem życia w Bogu.

Wyznaczanie jasnych celów i zadań
ma jednak swoje ograniczenia. Na
przykład, aby wygrać mistrzostwa,
rozwinąć udany biznes lub uzyskać
dobre oceny, nie wystarczy jasno
określić, czego chcemy. Dobre wyniki
wymagają nie tylko wizualizacji
ambitnych celów, ale także
posiadania odpowiedniego systemu.
Na przykład dla trenera system to



sposób, w jaki zawodnicy są
kontraktowani i kierowany jest
trening. Dla przedsiębiorcy system to
sposób, w jaki zatrudniani są
pracownicy, opracowywane są
pomysły na produkty i wdrażane są
kampanie marketingowe. Dla ucznia
system to sposób, w jaki robi notatki,
postępuje zgodnie z planem nauki i
przygotowuje się do testów.

W życiu duchowym posiadanie
konkretnego planu życia jest jak
posiadanie "systemu", który ułatwia
(choćby poprzez usuwanie
przeszkód) działanie Ducha
Świętego, który nas prowadzi i
przemienia[4]. "Wezwanie do
świętości, skierowane przez Jezusa
Chrystusa do każdego człowieka bez
wyjątku, wymaga od wszystkich
pielęgnowania życia wewnętrznego i
codziennego ćwiczenia się w cnotach
chrześcijańskich "[5]. Posiadanie
jasnego celu, jakim jest życie i
wzrastanie w świętości, jest



konieczne, aby zacząć podążać w tym
kierunku. Ale gdybyśmy skupili się
tylko na celu, szybko byśmy się
zniechęcili. W obliczu naszej
zmienności i słabości możemy łatwo
stać się niecierpliwi wobec siebie, a
nawet wobec Boga, myśląc, że nie
jesteśmy wystarczająco dobrzy lub że
Bóg nigdy nie chciał, abyśmy
mierzyli tak wysoko. Święty Paweł,
na przykład, zachęca nas do
nieustannej modlitwy (por. 1 Tes 5,
17). Konieczne jest jednak
zastanowienie się, jak osiągnąć coś
takiego w realistyczny i
zrównoważony sposób; Trudno
byłoby na przykład modlić się
zawsze w ten sam sposób, tak jak
trudne, a przynajmniej niezdrowe,
jest odżywianie się jednym
pokarmem.

Dlatego święty Josemaría zachęca
nas, abyśmy byli wierni planowi
życia, który stanowi «dietę duchową»
specjalnie obmyśloną i zbilansowaną



dla zwykłych ludzi: „ten, kto
wypełnia Normy — ten, kto walczy o
ich wypełnianie — zarówno w
zdrowiu, jak i w chorobie, w
młodości i w starości, kiedy świeci
słońce i kiedy jest burza, kiedy nie
jest mu trudno je wypełniać i kiedy
wiele go to kosztuje, ten mój syn jest
przeznaczony, jeżeli wytrwa do
końca. Jestem pewny jego
świętości”[6].

Wierności tej nie można jednak
porównać z przykładaniem się
ucznia, który otrzymuje dobre oceny,
ponieważ poświęca czas na naukę. W
dziedzinie łaski, choć liczy się
wysiłek osobisty, sprawy mają się
nieco inaczej niż w dziedzinie
natury. Świętość, wielkość, do której
powołuje nas Bóg, otrzymaliśmy już
obficie jako dar i nadal jest nam ona
dana tylko w sposób wolny,
zwłaszcza przez sakramenty. Dlatego
bardziej niż heroicznej siły potrzeba
dużo pokory: ubóstwa ducha i



wdzięczności za wszystko, co Bóg
nam daje. On chce być z nami w
coraz większej zażyłości i być w
zgodzie z nami, byśmy opierali się
przede wszystkim na Nim i pozwolili,
by Jego łaska nas przemieniała. I to,
dążenie do utrzymania życia w
nieustannym dialogu z Bogiem, który
już w nas mieszka, jest samą istotą
świętości. Z tego punktu widzenia
duchowy plan życia wcale nie jest
systemem; Jest to raczej głęboko
zakorzenione w nas zaangażowanie
w relację: relację dziecka z Ojcem. I
ta relacja jest sednem świętości.

Prowadzony przez Ducha Świętego

Nieunikniony wysiłek wymagany do
przestrzegania planu życia niesie ze
sobą pewne zagrożenia, którym
należy zapobiec. Jednym z nich jest
to, że zbyt dużą uwagę
przywiązujemy do realizacji samego
planu, a zbyt mało do relacji, którą
plan chce wspierać. Innymi słowy,



możemy zapomnieć, że osobista
świętość nie jest wynikiem serii
rzeczy, które robimy, ale przemiany,
której tylko Duch Święty może
dokonać w każdym z nas: " Obcuj
często z Duchem Świętym – Wielkim
Nieznajomym – bo to On ma cię
uświęcić. Nie zapominaj, że jesteś
świątynią Boga. W centrum twojej
duszy przebywa Pocieszyciel –
słuchaj Go i bądź uległy Jego
natchnieniom"[7].

Rolą Ducha Świętego nie jest jedynie
pomaganie nam i wspieranie nas w
naszych wysiłkach, by być świętymi.
Myślenie w ten sposób oznaczałoby
patrzenie na rzeczy do góry nogami.
On jest pierwszym Poruszycielem,
przewodnikiem, samą architekturą
naszej świętości[8]. Możemy nawet
powiedzieć, że nie można wzrastać w
świętości jedynie poprzez
obmyślenie planu. Nie tylko dlatego,
że przedsięwzięcie jest poza naszymi
siłami, ale także dlatego, że nie



wiemy zbyt dobrze, na czym ono
polega i jaką formę powinna
przybrać nasza świętość: zdarza się,
że w miarę jak idziemy naprzód w
życiu (czasem nawet w drodze!),
objawia się ono jako coś zupełnie
innego – o wiele lepszego i
piękniejszego – niż sobie
wyobrażaliśmy na początku. Tak
więc trzymanie się zbyt ciasnej idei
"naszej świętości" może nawet stać
się przeszkodą w działaniu Ducha
Świętego w naszych duszach.

Oczywiście, życie świętych ma wiele
elementów wspólnych, ponieważ
świętość jest dziełem Ducha
Świętego, który kształtuje w nas
Chrystusa i prowadzi nas do Ojca[9].
Co więcej, ten sam Duch natchnął
różne charyzmaty i duchowości w
Kościele, wskazując konkretne drogi,
którymi możemy podążać. Jednak
nawet konkretne powołanie w
Kościele – czy to powołanie do Dzieła,
czy przynależność do jakiejkolwiek



innej rodziny duchowej – nie
uszczupla kreatywności Ducha
Świętego ani nie eliminuje
unikalnych cech każdej osoby. Wręcz
przeciwnie, każda z tych ścieżek
oferuje środki do oczyszczenia i
uwznioślenia tych cech. Dlatego
Ojciec napisał do nas, że «duch
Dzieła, jak Ewangelia, nie narzuca się
naszej istocie, tylko ją ożywia. Jest
ziarnem przeznaczonym do tego,
żeby wzrastać na glebie każdego
człowieka»[10].

Święty Josemaría zdawał sobie z tego
sprawę, kiedy myślał o planie życia
duchowego dla swoich dzieci w Opus
Dei. Nie umniejszając znaczenia
konkretnych praktyk pobożności,
pisał: "Nie powinny się one wszakże
zamieniać w sztywny schemat,
tworzyć zamknięte przegródki.
Wskazują ci te praktyki elastyczną
drogę dostosowaną do twojej sytuacji
jako człowieka, który żyje wśród
miejskich ulic, zajęty wytężoną pracą



zawodową, obarczony obowiązkami
swego stanu i stanowiska
społecznego. Tych wszystkich zadań
nie wolno ci zaniedbywać, bowiem to
w nich kontynuuje się twoje
spotkanie z Bogiem. Twój plan życia
winien być jak elastyczna gumowa
rękawiczka, która doskonale
dopasowuje się do ręki"[11]. Również
w tym sensie zwykł mawiać, że w
Dziele "można poruszać się po
drodze na wiele sposobów. Można
przemieszczać się po prawej stronie,
po lewej, zygzakiem, piechotą,
konno. Jest sto tysięcy sposobów
pokonywania tej Bożej drogi. W
zależności od okoliczności każdy
będzie miał obowiązek (ponieważ
tak nakazuje mu jego sumienie)
korzystać z takiego czy innego z tych
sposobów. Jedyną konieczną rzeczą
jest nie zboczyć z drogi"[12].

Ale właśnie dlatego, że nasza
świętość jest czymś piękniejszym i
bardziej osobistym niż jakikolwiek



ogólny protokół, plan życia
duchowego jest właśnie środkiem ku
świętości. Codzienne chwile
modlitwy i czytania duchowego,
częste przyjmowanie sakramentów,
towarzyszenie i stała formacja
duchowa... Wszystkie te rzeczy mają
ogromne znaczenie, nawet jeśli
świętość nie polega tylko na ich
czynieniu. Są one sposobami, w jakie
pozostajemy w nieustannym dialogu
z Bogiem, oswajamy się z Jego
niewidzialną obecnością w naszym
życiu, słuchamy Go i jesteśmy gotowi
posłusznie podążać za Jego
natchnieniami; sposoby, które
ostatecznie prowadzą nas do
«trwania w Jego miłości» (por. J 15,
9).

Rozróżnienie między tymi środkami
a prymatem działania Ducha
Świętego powinno znaleźć
odzwierciedlenie także w duchowym
towarzyszeniu, jakie otrzymujemy i
ofiarowujemy innym. Zwłaszcza, gdy



zaczynamy kroczyć tą ścieżką,
musimy dążyć do wyrobienia sobie
nawyków, które utrwalą nasz plan
życia duchowego. Ale od samego
początku, i to coraz bardziej, musimy
zwracać uwagę na aspekty bardziej
osobiste i relacyjne: Co mówi do
mnie Duch Święty? Czy w mojej
modlitwie jest dialog i miłość? Czy
naprawdę szukam Pana? Gdzie było
moje serce podczas Mszy Świętej lub
gdy odmawiam Różaniec Święty? Czy
codzienne czytanie Ewangelii jest
spotkaniem z Jezusem? Czy moje
nawiedzenie Najświętszego
Sakramentu była odwiedzaniem Ktoś,
kogo kocham? Czy staram się
odpowiedzieć na natchnienia Ducha
Świętego?

Im bardziej będziemy posłuszni
łagodnemu działaniu Ducha
Świętego w naszych sercach, tym
więcej pokoju i radości odnajdziemy
w życiu według naszego planu życia.
Aby zilustrować to obrazowo, zdamy



sobie sprawę, że Bóg chce, abyśmy
byli jak trenerzy, którzy mierzą
wysoko, ale także kochają grę i
kochają swoich zawodników; jak
przedsiębiorcy, którzy czerpią
przyjemność z przygody z
przedsiębiorczością i chcą służyć
innym oraz sprawiać, by ich
pracownicy prosperowali; lub jako
studenci, którzy lubią się uczyć i
odkrywać nowe dziedziny wiedzy.
Nasz Ojciec zawsze chciał nas
prowadzić tą drogą: "Pozwól się
porwać łasce! Niech Twoje serce leci!
Bo jeśli prawdą jest, że serce
człowieka jest skłonne do rzeczy
niskich, to ma też skrzydła, aby
wznosić się wysoko, ku Sercu
Bożemu"[13].

Oskari Juurikkala

[1] Por. Przyjaciele Boga, 149-153; E.
Álvarez, Plan de vida, w: Diccionario
de San Josemaría Escrivá de Balaguer,
Burgos, Monte Carmelo, 2013



(dostępne w opusdei.org/es/article/
plan-de-vida-opus-dei-diccionario-
san-josemaria).

[2] Por. także Flp 3, 13-14; 2 Tm 4,7-8).

[3] "Ileż to razy będziesz się czuł
przepełniony, upojony łaską Bożą:
jakże wielki to grzech, gdybyś na nią
nie odpowiedział!" (Kuźnia, 1007).

[4] Por. Rz 8, 14-17; 2 Kor 3,18.

[5] Przyjaciele Boga, 3.

[6] List 2, nr59.

[7] Droga, 57.

[8] Por. J. Philippe, W szkole Ducha
Świętego, Madryt, Rialp 2017, rozdz.
1.

[9] Por. Rz 8, 9-16; Ef 2,18).

[10] F. Ocáriz, List pasterski, 9-01-2018,
nr 11.



[11] Przyjaciele Boga, 149.

[12] List 10, nr 19.

[13] Święty Josemaría, Notatki ze
spotkania rodzinnego w Santiago,
Chile, 29-06-1974, cytowane w:
Katecheza w Ameryce (1974), t. II, str
45 (AGP, biblioteka, str 44).

Oskari Juurikkala

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/w-domu-czy-w-drodze-lezac-

czy-stojac-plan-zycia-i/ (17-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/w-domu-czy-w-drodze-lezac-czy-stojac-plan-zycia-i/
https://opusdei.org/pl-pl/article/w-domu-czy-w-drodze-lezac-czy-stojac-plan-zycia-i/
https://opusdei.org/pl-pl/article/w-domu-czy-w-drodze-lezac-czy-stojac-plan-zycia-i/

	„W domu czy w drodze, leżąc czy stojąc”: plan życia (I)

