
opusdei.org

V Światowy Dzień
Ubogich

14 listopada 2021, XXXIII
Niedziela okresu zwykłego.

13-11-2021

“Ubogich zawsze macie u
siebie” (Mk 14, 7)

1. «Ubogich zawsze macie u
siebie» (Mk 14, 7). Jezus
wypowiedział te słowa na kilka dni
przed świętem Paschy, będąc na
obiedzie w Betanii, w domu pewnego
Szymona, zwanego „Trędowatym”.
Jak opowiada ewangelista, pewna



kobieta weszła, trzymając
alabastrowy flakonik pełen bardzo
cennego olejku, który następnie
wylała na głowę Jezusa. Gest ten
wzbudził wielkie zdumienie i dał
początek dwóm różnym reakcjom.

Pierwszą jest oburzenie wśród
niektórych obecnych, wliczając w to
uczniów, którzy, biorąc pod uwagę
cenę olejku – około 300 denarów,
czyli równowartość rocznej zapłaty
jednego pracownika – myślą, że
byłoby lepiej go sprzedać i oddać
zarobione w ten sposób pieniądze
dla ubogich. Według Ewangelii
świętego Jana, Judasz staje się
wyrazicielem tego zdania: «Czemu to
nie sprzedano tego olejku za trzysta
denarów i nie rozdano ich ubogim?».
Ewangelista odnotowuje:
«Powiedział zaś to nie dlatego,
jakoby dbał o biednych, ale ponieważ
był złodziejem, i mając trzos
wykradał to, co składano» (12, 5-6).
To nie przypadek, że ta ciężka



krytyka wychodzi z ust zdrajcy: jest
to dowód na to, że ci, którzy nie
zauważają ubogich, zdradzają
nauczanie Jezusa i nie mogą być Jego
uczniami. Pamiętamy, w odniesieniu
do tej sytuacji, o mocnych słowach
Orygenesa: «Judasz wydawał się
troszczyć o ubogich […]. Jeśli teraz
jest jeszcze ktoś, kto ma sakiewkę
Kościoła i jak Judasz wypowiada się
w imieniu ubogich, ale potem bierze
dla siebie to, co tam wkładają, niech
ma swój udział razem z
Judaszem» (Komentarz do Ewangelii
Mateusza, 11, 9).

Druga reakcja pochodzi od samego
Jezusa i pozwala na zrozumienie
głębokiego sensu gestu, który
wykonała kobieta. Mówi On:
«Zostawcie ją; czemu sprawiacie jej
przykrość? Dobry uczynek spełniła
względem Mnie» (Mk 14, 6). Jezus
wie, że Jego śmierć jest bliska i
dostrzega w tym geście uprzedzające
namaszczenie swojego martwego



ciała, przed złożeniem w grobie.
Wizja ta przekracza wszelkie
oczekiwania współbiesiadników.
Jezus przypomina im, że pierwszym
biednym jest On sam, najbiedniejszy
z biednych, ponieważ reprezentuje
ich wszystkich. Syn Boży akceptuje
gest tejże kobiety również w imieniu
ubogich, samotnych, osób z
marginesu oraz dyskryminowanych.
Ona natomiast, w swojej kobiecej
wrażliwości, okazuje się być jedyną,
która pojmuje stan duszy Pana.
Anonimowa kobieta, być może przez
to przeznaczona, by reprezentować
cały świat kobiecy, który na
przestrzeni wieków nie będzie miał
głosu i dozna przemocy, rozpoczyna
znaczącą obecność kobiet, które
biorą udział w szczytowym
momencie życia Chrystusa: w
ukrzyżowaniu, śmierci oraz w
pogrzebie, a następnie w ukazaniu
się światu Zmartwychwstałego.
Kobiety, tak często dyskryminowane,
trzymane z daleka od miejsc



odpowiedzialnych, na kartach
Ewangelii są natomiast bohaterkami
historii objawienia. Jakże wymowne
są końcowe słowa Jezusa, które łączą
tę kobietę z wielką misją
ewangelizacyjną: «Zaprawdę,
powiadam wam: Gdziekolwiek po
całym świecie głosić będą tę
Ewangelię, będą również opowiadać
na jej pamiątkę to, co uczyniła» (Mk
14, 9).

2. Ta silna „empatia” pomiędzy
Jezusem a kobietą oraz sposób, w jaki
interpretuje On jej namaszczenie, w
sprzeczności z reakcją oburzenia
Judasza i innych, otwierają drogę
owocnej refleksji na temat
nierozerwalnego połączenia
pomiędzy Jezusem, biednymi i
głoszeniem Ewangelii.

Oblicze Boga, które On objawia, jest
bowiem obliczem Ojca biednych,
bliskiego biednym. Całe dzieło Jezusa
potwierdza, iż ubóstwo nie jest



owocem nieszczęścia, ale
konkretnym znakiem Jego obecności
pośród nas. Nie odnajdujemy Go tam,
gdzie chcemy i wtedy, kiedy chcemy,
ale rozpoznajemy Go w życiu
ubogich, w ich cierpieniu i
wzgardzeniu, w nieludzkich czasem
warunkach, w których zmuszeni są
żyć. Nie przestaję powtarzać, że
ubodzy są prawdziwymi
ewangelizatorami, ponieważ pierwsi
zostali zewangelizowani i powołani
do udziału w błogosławieństwie
Pana i Jego Królestwa (por. Mt 5, 3).

Ubodzy, żyjący w rozmaitych
warunkach i na wszystkich
szerokościach geograficznych 
ewangelizują nas, ponieważ
pozwalają nam odkryć, w sposób
zawsze nowy, najbardziej naturalne
rysy twarzy Ojca. «Oni mogą nas
wiele nauczyć. Oprócz uczestnictwa
w sensus fidei, przez własne
cierpienia znają Chrystusa
cierpiącego. Jest rzeczą konieczną,



abyśmy wszyscy pozwolili się przez
nich ewangelizować. Nowa
ewangelizacja jest zaproszeniem do
uznania zbawczej mocy ich
egzystencji i do postawienia jej w
centrum drogi Kościoła. Jesteśmy
wezwani do odkrycia w nich
Chrystusa, do użyczenia im naszego
głosu w ich sprawach, ale także do
bycia ich przyjaciółmi, słuchania ich,
zrozumienia ich i przyjęcia
tajemniczej mądrości, którą Bóg chce
nam przekazać przez nich. Nasze
zaangażowanie nie polega wyłącznie
na działaniach albo na programach
promocji i opieki. To, co porusza
Duch, nie jest nadmiarem
aktywizmu, ale przede wszystkim 
uwagą skierowaną na drugiego
człowieka, uznaniem go za jedno z
samym sobą. Ta pełna miłości uwaga
jest początkiem prawdziwego
zatroskania o jego osobę i poczynając
od niej, pragnę szukać skutecznie
jego dobra» (Adhort. apost. Evangelii
gaudium, 198-199).

https://www.vatican.va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Uprzywilejowane_miejsce_ubogich_po%C5%9Br%C3%B3d_Ludu_Bo%C5%BCego
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Uprzywilejowane_miejsce_ubogich_po%C5%9Br%C3%B3d_Ludu_Bo%C5%BCego


3. Jezus nie tylko staje po stronie
ubogich, ale również dzieli z nimi ten
sam los. To jest silne przesłanie
również dla Jego uczniów po
wszystkie czasy. Słowa Jezusa
„ubogich zawsze macie u siebie”
wskazują również na to: ich
obecność wśród nas jest ciągła, ale
nie może doprowadzić do
przyzwyczajenia, które staje się
obojętnością, lecz powinna
zaangażować nas do
bezwarunkowego dzielenia się
życiem. Biedni nie są osobami
„zewnętrznymi” dla wspólnoty, ale są
braćmi i siostrami, z którymi dzieli
się cierpienie po to, by przynieść ulgę
w ich ciężkiej sytuacji oraz ich
marginalizacji, ażeby została im
przywrócona utracona godność, a
także po to, by zabezpieczyć im
konieczne włączenie społeczne. Z
drugiej strony wiadomym jest, iż
pojedynczy gest dobroczynności
zakłada istnienie dawcy oraz
odbiorcy, podczas gdy dzielenie się



życiem rodzi braterstwo. Jałmużna
jest okazjonalna, natomiast
współudział jest czymś trwałym.
Jałmużna niesie ze sobą ryzyko
gratyfikacji dla tego, kto jej udziela;
współudział natomiast wzmacnia
solidarność oraz daje podstawy
konieczne do osiągnięcia
sprawiedliwości. Wierzący zatem,
kiedy chcą zobaczyć osobę Jezusa i
dotknąć Go swoją ręką, wiedzą gdzie
się zwrócić: ubodzy są sakramentem
Chrystusa, reprezentują Jego osobę
oraz odsyłają do Niego.

Mamy wiele przykładów świętych,
którzy dzielili z biednymi swój
projekt życia. Przychodzi mi na myśl
między innymi ojciec Damian de
Veuster, święty apostoł trędowatych.
Z wielką szczodrością odpowiedział
on na wezwanie, aby udać się na
wyspę Molokai, która była gettem
dostępnym jedynie dla trędowatych,
aby tam żyć i umrzeć z nimi. Zakasał
rękawy i zrobił wszystko, aby



uczynić życie tych biednych chorych
i zmarginalizowanych, zniszczonych
w stopniu ekstremalnym, godnym
tego, by je przeżyć. Stał się lekarzem
i pielęgniarzem, nie zważając na
ryzyko, na które się wystawiał i w tej
„kolonii śmierci”, jak była nazywana
ta wyspa, niósł światło miłości. Trąd
uderzył również w niego, ewidentny
znak totalnego współudziału z
braćmi i siostrami, dla których oddał
życie. Jego świadectwo jest bardzo
aktualne również w naszych czasach,
naznaczonych pandemią
koronawirusa: łaska Boża działa z
pewnością w sercach wielu, którzy
nie wystawiając się na widok, oddają
się najbiedniejszym, biorąc
konkretny udział w ich życiu.

4. Potrzebujemy zatem z pełnym
przekonaniem przyjąć zaproszenie
Pana: «nawróćcie się i wierzcie w
Ewangelię» (Mk 1, 15). To nawrócenie
polega przede wszystkim na
otwarciu naszego serca i



rozpoznaniu wielorakich przejawów
ubóstwa oraz na ukazywaniu
Królestwa Bożego poprzez styl życia
zgodny z wiarą, którą wyznajemy.
Często ubodzy uważani są za osoby
oddzielone, jako kategoria, która
potrzebuje jakiejś szczególnej posługi
charytatywnej. Naśladowanie Jezusa
wymaga w tym przypadku zmiany w
mentalności, to znaczy przyjęcia
wyzwania, jakim jest udział i
dzielenie się życiem. Stawanie się
Jego uczniami oznacza decyzję na nie
gromadzenie skarbów na ziemi,
które dają iluzję bezpieczeństwa w
delikatnej i ulotnej rzeczywistości.
Przeciwnie, domaga się
dyspozycyjności do uwolnienia się od
każdych więzów, które nie pozwalają
na osiągnięcie prawdziwej
szczęśliwości i błogosławieństwa,
aby rozpoznać to, co jest trwałe i nie
może być zniszczone przez nic i
przez nikogo (por. Mt 6, 19-20).



Nauczanie Jezusa również w tym
przypadku idzie pod prąd, ponieważ
obiecuje to, co tylko oczy wiary mogą
zobaczyć i doświadczyć z absolutną
pewnością: «I każdy, kto dla mego
imienia opuści dom, braci lub siostry,
ojca lub matkę, dzieci lub pole,
stokroć tyle otrzyma i życie wieczne
odziedziczy» (Mt 19, 29). Jeśli nie
wybieramy drogi stawania się
ubogimi wobec ulotnych bogactw,
władzy światowej i próżnej chwały,
to nigdy nie będziemy w stanie
ofiarować życia z miłości; będziemy
żyli egzystencją fragmentaryczną,
pełną dobrych intencji, ale
nieskuteczną w przemienianiu
świata. Mówimy tu zatem o
zdecydowanym otwarciu się na łaskę
Chrystusa, który może uczynić nas
świadkami swojej miłości bez granic
i przywrócić wiarygodność naszej
obecności w świecie.

5. Ewangelia Chrystusa przynagla
nas do zwrócenia szczególnej uwagi



na ubogich i domaga się rozpoznania
wielorakich, ciągle zbyt wielu, form
nieporządku moralnego i
społecznego, które zawsze rodzą 
nowe formy ubóstwa. Wydaje się, że
zyskuje coraz większy poklask
koncepcja, według której ubodzy nie
tylko są winni swojemu ubóstwu, ale
też stanowią ciężar nie do zniesienia
dla systemu ekonomicznego, który
kładzie w centrum zainteresowań
nieliczne kategorie osób
uprzywilejowanych. Rynek, który
ignoruje lub też traktuje wybiórczo
zasady etyczne, stwarza nieludzkie
warunki, które wpływają negatywnie
na osoby już żyjące w ciężkich
warunkach. W ten sposób stajemy
się świadkami tworzenia się coraz to
nowych pułapek biedy i
wykluczenia, generowanych przez
działaczy ekonomicznych oraz
finansowych pozbawionych
skrupułów, pozbawionych zmysłu
humanitarnego i odpowiedzialności
społecznej.



W ubiegłym roku dołączyła do tego
wszystkiego nowa plaga, która
jeszcze zwielokrotniła ilość ubogich:
pandemia. Nadal puka ona do drzwi
milionów osób, a nawet jeśli nie
przynosi ze sobą cierpienia i śmierci,
to niesie ze sobą ubóstwo.
Zwiększyła się niezmiernie liczba
ubogich i, niestety, będzie ich jeszcze
więcej w najbliższych miesiącach.
Niektóre kraje ponoszą z powodu
pandemii bardzo ciężkie
konsekwencje, do tego stopnia, że
osoby najsłabsze zostają pozbawione
podstawowych środków do życia.
Długie kolejki przed jadłodajniami
dla ubogich są namacalnym znakiem
tego pogorszenia się sytuacji.
Uważne wejrzenie domaga się tego,
by znaleźć odpowiedniejsze
rozwiązania do zwalczenia wirusa
na poziomie światowym, bez dążenia
do realizacji jakichś partykularnych
interesów. W szczególności pilne jest,
by dać konkretną odpowiedź tym,
którzy cierpią z powodu bezrobocia,



dotykającego w sposób dramatyczny
wielu ojców rodzin, wiele kobiet oraz
osoby młode. Solidarność społeczna i
szczodrość, do której dzięki Bogu
wielu jest zdolnych, w połączeniu z
dalekowzrocznymi projektami
nastawionymi na promocję
człowieka, stanowią i będą stanowić
bardzo ważny wkład na tej
płaszczyźnie.

6. Pozostaje jednakowoż otwarte
pytanie, które w żaden sposób nie
jest oczywiste: jak jest możliwe dać
namacalną odpowiedź milionom
ubogich, którzy często spotykają się
tylko z obojętnością, jeśli nie z
niechęcią? Jaką drogę
sprawiedliwości trzeba przemierzyć,
ażeby nierówności społeczne mogły
zostać przezwyciężone i aby można
było przywrócić jakże często
zdeptaną godność ludzką?
Indywidualistyczny styl życia jest
„wspólnikiem” w generowaniu
ubóstwa i często zrzuca na biednych



całą odpowiedzialność za ich
sytuację. Ale ubóstwo nie jest
owocem ślepego losu, lecz
konsekwencją egoizmu. Dlatego też
decydującym jest ożywienie 
procesów rozwoju, które
dowartościowują zdolności
wszystkich, aby komplementarność
kompetencji oraz różnorodność ról
prowadziły do odkrycia zasobów
współuczestniczenia. Wiele jest
ubóstwa „bogatych”, które mogłoby
być uleczone przez bogactwo
„biednych”, jeśli tylko mogliby się oni
razem spotkać i poznać! Nikt nie jest
tak biedny, żeby nie mógł dać czegoś
od siebie drugiemu i otrzymać coś od
niego z wzajemnością. Biedni nie
mogą być tylko tymi, którzy
otrzymują; muszą znaleźć się w
sytuacji takiej, aby mogli coś dać,
ponieważ oni doskonale wiedzą, jak
się zrewanżować. Ile przykładów
współuczestniczenia mamy tuż przed
oczami! Ubodzy często uczą nas
solidarności i dzielenia się. To



prawda, są osobami którym czegoś
brakuje, często brakuje im wiele, a
nawet tego, co konieczne, ale nie
brakuje im wszystkiego, ponieważ
zachowują godność dzieci Bożych,
której nikt i nic nie może im odebrać.

7. Z tego powodu przyjmuje się inne
podejście do ubóstwa. To wyzwanie,
które rządy oraz instytucje światowe
powinny przyjąć, razem z
dalekowzrocznym modelem
socjalnym, zdolnym do wyjścia
naprzeciw tym nowym formom
ubóstwa, które pojawiają się w
świecie, i które naznaczą w sposób
zdecydowany najbliższe dekady. Jeśli
ubodzy są zmarginalizowani tak,
jakby sami byli winni sytuacji, w
jakiej się znaleźli, to również sama
koncepcja demokracji znajduje się w
kryzysie i każda polityka socjalna
skazana jest na upadek. Z wielką
pokorą powinniśmy wyznać, że
przed ubogimi jesteśmy często
niekompetentni. Mówi się o nich w



sposób abstrakcyjny, zatrzymując się
na statystykach, i usiłuje wzruszać
jakimś filmem dokumentalnym.
Ubóstwo jednak powinno
prowokować do kreatywnych
projektów, które pozwolą na
zwiększenie efektywnej wolności,
aby ubodzy mogli realizować swoje
życie za pośrednictwem własnych,
osobowych zdolności. Iluzją, od
której trzeba trzymać się z daleka,
jest myślenie, że wolność jest
dostępna i powiększa się dzięki
posiadaniu pieniędzy. Skuteczna
służba ubogim prowokuje do
działania i pozwala znaleźć coraz
bardziej odpowiednie formy
podnoszenia i promocji tej części
ludzkości, nazbyt często anonimowej
i pozbawionej głosu, która jednak ma
w sobie odciśnięte oblicze Zbawiciela
proszącego o pomoc.

8. «Ubogich zawsze macie u
siebie» (Mk 14, 7). Jest to zaproszenie,
aby nigdy nie stracić z oczu



darowanej okazji do czynienia
dobra. W tle możemy dostrzec
starodawne przykazanie biblijne:
«Jeśli będzie u ciebie ubogi któryś z
twych braci, w jednym z twoich
miast, w kraju, który ci daje Pan, Bóg
twój, nie okażesz twardego serca
wobec niego ani nie zamkniesz swej
ręki przed ubogim swym bratem,
lecz otworzysz mu swą rękę i
szczodrze mu udzielisz pożyczki, ile
mu będzie potrzeba. […] Chętnie mu
udziel, niech serce twe nie boleje, że
dajesz. Za to będzie ci Pan, Bóg twój,
błogosławił w każdej czynności i w
każdej pracy twej ręki. Ubogiego
bowiem nie zabraknie w tym
kraju» (Pwt 15, 7-8.10-11). W te słowa
wpisuje się również Apostoł Paweł,
kiedy zachęca chrześcijan
należących do wspólnot przez niego
założonych, aby pomagali ubogim z
pierwszej wspólnoty w Jerozolimie i
by czynili to «nie żałując i nie czując
się przymuszonym, albowiem
radosnego dawcę miłuje Bóg» (2 Kor



9, 7). Nie chodzi o to, by uspokoić
sumienie poprzez danie jakiejś
jałmużny, ale raczej o
przeciwstawienie się kulturze
obojętności i niesprawiedliwości,
którą często praktykuje się w
stosunku do ubogich.

W tym kontekście dobrze jest
pamiętać o słowach św. Jana
Chryzostoma: «Ci, którzy są hojni, nie
mogą domagać się od biedaka
rozliczenia z jego postępowania, a
jedynie powinni poprawić jego
sytuację oraz zaspokoić potrzebę.
Biedni mają tylko jedną obronę:
swoje ubóstwo i stan potrzeby, w
jakim się znajdują. Nie pytaj go o nic
innego; ale nawet gdyby był
najbardziej złym człowiekiem na
świecie, jeśli brakuje mu
niezbędnego pożywienia, uwolnijmy
go od głodu. [...] Miłosierny człowiek
jest portem dla potrzebujących: port
przyjmuje i uwalnia od
niebezpieczeństwa wszystkich



rozbitków; bez względu na to, czy są
to źli ludzie, czy dobrzy, czy
jacykolwiek inni, którzy są w
niebezpieczeństwie, port chroni ich
w swojej zatoce. Dlatego też wy
również, kiedy zobaczycie człowieka
na ziemi, który znajduje się w
ubóstwie jak rozbitek na morzu, nie
osądzajcie, nie proście o rachunek z
jego postępowania, ale uwolnijcie go
od nieszczęścia» (Mowa o ubogim
Łazarzu, II, 5).

9. Decydujące jest, aby wzrosła
wrażliwość ludzi tak, by pojęli
potrzeby ubogich, które ciągle się
zmieniają, w zależności od zmian
zachodzących w ich warunkach
życiowych. Dziś bowiem w
najbardziej rozwiniętych
ekonomicznie regionach świata jest
mniejsza gotowość, w porównaniu
do przeszłości, na skonfrontowanie
się z ubóstwem. Stan relatywnego
dobrobytu, do którego się
przyzwyczajono, czyni trudniejszym



zaakceptowanie wyrzeczeń i ofiar.
Jest się gotowym na wszystko, byle
tylko nie być pozbawionym tego, co
jest owocem łatwego zysku. W ten
sposób wpada się w różne formy
pretensji, spazmatycznej
nerwowości, żądań które prowadzą
do strachu i do niepokoju, a w
niektórych przypadkach do
przemocy. To nie jest kryterium, na
którym można konstruować
przyszłość; co więcej, są to również
formy bóstwa, od których nie
możemy odwracać wzroku. Musimy
być otwarci na odczytywanie znaków
czasu, które wskazują na nowe
sposoby bycia ewangelizatorami w
świecie współczesnym.
Natychmiastowe towarzyszenie,
które wychodzi naprzeciw bieżącym
potrzebom ubogich, nie może
przeszkadzać dalekowzroczności,
aby wprowadzać w czyn nowe znaki
miłości i chrześcijańskiej caritas, w
odpowiedzi na nowe formy ubóstwa,
których doświadcza dziś ludzkość.



Chciałbym, aby Światowy Dzień
Ubogich, który celebrujemy już po
raz piąty, mógł zakorzenić się jeszcze
bardziej w naszych Kościoła
lokalnych i otworzyć się na ruch
ewangelizacyjny, który spotkałby w
pierwszym rzędzie ubogich tam,
gdzie oni się znajdują. Nie możemy
czekać, aż zapukają do naszych
drzwi. Pilnie potrzeba, abyśmy
dotarli do nich w ich własnych
domach, w szpitalach i w domach
opieki, na ulicach i w ciemnych
zaułkach, gdzie czasem się chowają,
w schroniskach i w centrach
przyjęć… Ważne jest, by zrozumieć,
jak się czują, czego doświadczają,
jakie pragnienia mają w sercu.
Przyjmijmy za własne przejmujące
słowa księdza Primo Matzzolariego:
«Chciałbym was prosić, żebyście nie
pytali mnie, czy są biedni ludzie, kim
są i ilu ich jest, bo obawiam się, że
takie pytania stanowią rozproszenie
lub pretekst do unikania dokładnego
wskazania sumienia i serca. […]



Nigdy nie liczyłem ubogich,
ponieważ nie można ich zliczyć:
ubogich się przytula, a nie
liczy» („Adesso” nr 7, 15 kwietnia
1949 r.). Biedni są wśród nas. Jakże
byłoby to ewangeliczne, jeśli
moglibyśmy powiedzieć z całą
prawdą: również my jesteśmy biedni,
ponieważ tylko w ten sposób
będziemy mogli rozpoznać ich
realnie i sprawić, że staną się częścią
naszego życia oraz narzędziem
zbawienia.

Rzym, u Św. Jana na Lateranie, 13
czerwca 2021, we wspomnienie św.
Antoniego z Padwy

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/v-swiatowy-dzien-ubogich/
(03-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/v-swiatowy-dzien-ubogich/
https://opusdei.org/pl-pl/article/v-swiatowy-dzien-ubogich/

	V Światowy Dzień Ubogich

