
opusdei.org
Utożsamił się z wolą Bożą
17 maja 1992 Jan Paweł II beatyfikował w Rzymie Josemaríę Escrivę, Założyciela Opus Dei. Zamieszczamy homilię kardynała Ratzingera, którą wygłosił na Mszy dziękczynnej po beatyfikacji.
06-07-2007
Beatyfikacja Josemaríi Escrivy to znak, że ten ksiądz, pochodzący z naszego wieku, znajduje się dziś w chórze wychwalających Boga, i że spełniają się w nim słowa dzisiejszego czytania: „Tych zaś, których przeznaczył (...) tych też obdarzył chwałą” (Rz 8, 30). Wyniesienie do chwały nie należy do przyszłości, ale już się dokonało: przypominają nam o tym beatyfikacje. „Wychwalajcie naszego Boga (...), mali i wielcy”: Josemaría Escrivá usłyszał ten głos o zrozumiał go jako swe życiowe powołanie, ale nie zastosował jego wskazań jedynie u siebie, we własnym życiu. Uznał to za swe zadanie, aby przekazywać głos pochodzący od tronu Bożego i uczynić go słyszalnym w naszych czasach. Zachęcał wielkich i małych, by chwalili Boga, i przez to on sam również chwalił Boga.
Josemaría Escrivá bardzo szybko zdał sobie sprawę, że Bóg miał dla niego przygotowany plan, że czegoś od niego chciał. Ale nie wiedział, czego. Jak mógł odnaleźć odpowiedź? Gdzie miał jej szukać? Rozpoczął poszukiwania, słuchając najpierw Słowa Bożego, Pisma Świętego. Czytał Biblię nie jako książkę z przeszłości, ani nie jako książkę z zagadnieniami, nad którymi dyskutujemy, ale jako słowo aktualne, które mówi do nas dziś: słowo, w którym każdy z nas staje się bohaterem i w którym musimy szukać naszego miejsca, aby odnaleźć własną drogę. W tym poszukiwaniu poruszała go szczególnie historia niewidomego Bartymeusza, który, siedząc przy drodze do Jerycha, usłyszał, że Jezus przechodzi i zaczął krzyczeć, prosząc o zmiłowanie (por. Mk 10, 46-52). Podczas gdy uczniowie starali się go uciszyć, Jezus zwrócił się do niego i zapytał: „Co chcesz, aby ci uczynił?” Bartymeusz odrzekł: „Panie, abym przejrzał!”. Josemaría widział w sobie Bartymeusza: słowa „Panie, abym przejrzał!” były jego nieustannym zawołaniem. Panie, pozwól mi ujrzeć Twoją wolę!
Człowiek zaczyna widzieć prawdziwie, kiedy uczy się widzieć Boga. A zaczyna widzieć Boga, kiedy widzi Jego wolę i jest gotów wypełniać ją jako własną. Pragnienia ujrzenia woli Bożej i utożsamienia własnej woli z wolą Boską było zawsze prawdziwym motorem życia Escrivy: „Bądź wola Twoja jako w niebie, tak i na ziemi”. To pragnienie i owe nieustanne prośby przygotowywały go do odpowiedzenia, w chwili otrzymania specjalnego światła od Boga, za św. Piotrem: „Panie, w twoje imię zarzucę sieci” (Łk 5,5). Jego „tak” nie było mniej odważne od owego „tak” wypowiedzianego na jeziorze Genezaret, po bezowocnym połowie trwającym całą noc: Hiszpania była opanowana wówczas przez falę nienawiści do Kościoła, do Chrystusa, do Boga. Usiłowano oddzielić zupełnie państwo od Kościoła, kiedy Josemaría otrzymał zadanie zarzucenia sieci dla Boga. Od tej pory, przez całe swe życie, jako Boski rybak, zarzucał niestrudzenie Boże sieci w wodach historii, aby przyciągnąć do światła wielkich i małych, aby przywrócić im życie.
Wola Boża. Św. Paweł mówi o niej Tesaloniczanom: „Albowiem wolą Bożą jest wasze uświęcenie” (1 Tes 4,3). Wola Boża jest, w ostateczności, bardzo prosta, a w swej istocie zawsze ta sama: jest nią świętość. A świętość oznacza, jak mówi nam dzisiejsze czytanie, do upodobnienia się do Chrystusa (por. Rz 8, 29). Josemaría Escrivá uważał to wezwanie jako skierowane nie tylko do jego samego, ale przede wszystkim jako zadanie, który musiał przekazać innym: zachęcać do świętości i zgromadzić dla Chrystusa wspólnotę braci i sióstr.
Znaczenie słowa “święty” zostało przez wieki niebezpiecznie zawężone, co ma bez wątpienia skutki aż do dziś. Przywołuje nam na myśl świętych, których widzimy na ołtarzach, o cudach i heroicznych cnotach, i utwierdza nas w przekonaniu, że świętość jest jedynie dla wąskiego grona wybranych, do których my nie możemy się zaliczać. Wobec tego zostawiamy wezwanie do świętości tej grupie wybranych, których liczby nie znamy, i zadowalamy się byciem takimi, jakimi jesteśmy.
Wobec tej apatii duchowej Josemaría Escrivá zadziałał jak budzik, wołając: Nie, świętość nie polega na rzeczach nadzwyczajnych, ale na zwykłym życiu każdego ochrzczonego. Nie polega na pewnych heroicznych czynach, których nie da się naśladować, ale przyjmuje tysiące form i może się dokonać w każdym miejscu i zawodzie. Jest tym, co normalne, i polega na kierowaniu ku Bogu zwykłego życia, oraz na wypełnianiu go duchem wiary.
Świadom swego zadania, nasz Błogosławiony podróżował niestrudzenie po całym świecie, rozmawiając z ludźmi i zachęcając ich do dążenia ku świętości, do przeżywania przygody bycia chrześcijaninem, niezależnie od ich sytuacji życiowej. W ten sposób stał się wielkim człowiekiem czynu, który żył wolą Bożą i pomagał innym również ją realizować, nie stając się przy tym „moralizatorem”. Wiedział, że nie możemy usprawiedliwić się sami przez się; jak miłość zakłada wpierw bierne bycie kochanym, tak świętość jest zawsze zjednoczona z czymś biernym: z przyjęciem Miłości Boga.
Założył Opus Dei, a nie Opus nostrum. Nie chciał stworzyć swego dzieła, dzieła Josemaríi Escrivy: nie chciał tworzyć sobie samemu pomnika. Moje dzieło nie jest moje, mógł i chciał powiedzieć za Chrystusem, utożsamiając się z Nim (por. J 7, 16): nie chciał działać po swojemu, ale zostawić miejsce Bogu, aby On czynił swe Dzieło. Był też pewnie świadom słów Jezusa, które przytacza nam Ewangelia wg św. Jana: „Dziełem Bożym jest, abyście uwierzyli” (J 6, 29),  innym słowy, abyśmy oddali się Bogu, aby mógł przez nas działać.
W ten sposób utożsamił się z jeszcze innymi słowami Pisma. Słowa Piotra z dzisiejszej Ewangelii stały się jego własnymi słowami: Homo peccator sum, Jestem człowiekiem grzesznym. Kiedy nasz błogosławiony uznał obfity połów swego życia, przestraszył się niczym Piotr, widząc jego niedoskonałość wobec tego, co Bóg chciał uczynić w nim i przez niego. Nazywał siebie samego „fundatorem bez fundamentów” i „niezdatnym narzędziem”: wiedział i widział z jasnością, że wszystkiego tego nie uczynił ani nie móg uczynić on, ale że to Bóg działał przez narzędzie, które było do tego zupełnie nieodpowiednie. To właśnie jest wyrażone, w ostateczności, przez termin „heroiczność cnót”: urzeczywistnianie tego, co jedynie Bóg może uczynić.  
Josemaría uznał swoją własną niedoskonałość, ale oddał się Bogu bez myślenia o sobie samym, lecz odnawiając nieustannie swą gotowość do pełnienia woli Bożej; zapominając o samym sobie i o własnych interesach. Nie jeden raz mówił o swych „szaleństwach”: rozpoczął bez żadnych środków, rozpoczął w sytuacji, kiedy wydawało się to niemożliwe. Szaleństwem było zaryzykowanie podjęcia tego dzieła, ale zaryzykował. W tym kontekście przychodzą nam do głowy słowa jego wielkiego rodaka Miguela de Unamuno: „Jedynie szaleni czynią to, co mądre, a mądrzy nie robią nic więcej poza głupotami”. Odważył się być kimś w rodzaju Don Kichota Pana Boga. Czy nie wydaje się „donkichotowe” nauczanie, pośród dzisiejszego świata, o pokorze, posłuszeństwie, czystości, oderwaniu od rzeczy materialnych, o zapomnieniu o sobie? Wola Boża jest dla niego jedyną prawdziwe racjonalną rzeczą, przez co ukazał jako racjonalne to, co pozornie jest nieracjonalne.
Wola Boża. Wola Boża odnajduje swe konkretne miejsce i formę w tym świecie: staje się ciałem. Ciało Chrystusa pozostało obecne w Kościele. Dlatego nie można oddzielić posłuszeństwa woli Bożej od posłuszeństwa Kościołowi. Jedynie kiedy postrzegam moje własne zadanie wewnątrz posłuszeństwa Kościołowi, mam gwarancję, że moje własne pragnienia mogą być wolą Bożą, i że idę prawdziwie za Jego wezwaniem. Dlatego fundamentem misji Josemaríi Escrivy było zawsze posłuszeństwo Kościołowi hierarchicznemu i zjednoczenie z nim. Nie ma w tym nic z pozytywizmu, autorytaryzmu: Kościół nie jest strukturą władzy; nie jest stowarzyszeniem o celach religijnych, społecznych czy moralnych, która szuka coraz lepszego sposobu ich realizacji, lub też zastępuje je innymi, lepiej dopasowanymi do aktualnych czasów.
W wieku dwóch lat Josemaría Escrivá bardzo ciężko zachorował i w oczach lekarzy jego życie było nie do uratowania, jego matka zdecydowała się oddać go Maryi. Mimo niewypowiedzianych trudności zaniosła swego syna, po wyczerpującej drodze, do Kaplicy Matki Bożej z Torreciudad i powierzyła Jej, aby była dla niego matką. Stąd Josemaría czuł przez całe życie, że znajduje się pod płaszczem Najświętszej Maryi Panny, jego Matki. W jego pokoju pracy, naprzeciw wejścia, wisiał obraz Matki Bożej z Guadalupe; spoglądał nań w pierwszej chwili po wejściu do pokoju. W godzinie śmierci, kiedy wszedł do pokoju i spojrzał na ten obraz, padł na ziemię. Gdy umierał, rozbrzmiewały dzwony na Anioł Pański, ogłaszając „fiat” Maryi i łaskę Wcielenia jej Syna, naszego Zbawiciela. W tym znaku, który pojawił się na początku jego życia i wskazywał jego kierunek, wrócił do Boga.
Podziękujmy Bogu za tego świadka wiary w naszych czasach, za jego niestrudzone podążanie za wolą Bożą, i prośmy: Panie, abym również przejrzał! Abym ujrzał Twoją wolę i ją wypełniał!
Amen.
Homilia wygłoszona w Bazylice Dwunastu Apostołów,
wtorek, 19 maja 1992 r.
Kardynał Józef Ratzinger
Prefekt Kongregacji Nauki Wiary


epub | dokument generowany automatycznie z https://opusdei.org/pl-pl/article/utozsami-sie-z-wola-boza/ (10-01-2026)
cover.jpg
g opusdei.org

Utozsamit sie
zwola Boza






