
opusdei.org

Uświęcenie pracy a
chrystianizacja
społeczeństwa

Jak naucza Sobór Watykański
II, świeccy muszą „rozświetlać
wszystkie sprawy doczesne, z
którymi ściśle są związani, i tak
nimi kierować, aby się
ustawicznie dokonywały i
rozwijały po myśli Chrystusa i
aby służyły chwale
Stworzyciela i Odkupiciela”.

29-03-2017



Blaski i cienie epoki, w której żyjemy,
są wyraźnie widoczne dla
wszystkich. Rozwój ludzkości i plagi,
które go atakują, to pod wieloma
względami postęp obywatelski,
natomiast pod innymi względami —
barbarzyństwo… Są to kontrasty,
które zarówno św. Jan Paweł II, jak i
jego następcy wskazywali
wielokrotnie[1], zachęcając
chrześcijan do oświecania
społeczeństwa światłem Ewangelii.

Niemniej, chociaż wszyscy jesteśmy
powołani do przeobrażania
społeczeństwa zgodnie z wolą Bożą,
wielu nie wie, jak to robić. Myślą, że
to zadanie zależy niemal wyłącznie
od tych, którzy rządzą lub mają
zdolność wpływania poprzez swoją
pozycję społeczną lub ekonomiczną i
że oni sami mogą jedynie odgrywać
rolę widzów: bić brawo lub gwizdać,
ale bez wchodzenia na boisko, bez
uczestniczenia w meczu.



Postawa chrześcijanina nie ma być
postawą widza, ponieważ nie
odpowiada to rzeczywistości jego
powołania. „Pan chce, żebyśmy to
my, chrześcijanie — dlatego że
ponosimy nadprzyrodzoną
odpowiedzialność za współpracę z
Bożą mocą, gdyż Bóg tak postanowił
w swoim nieskończonym
miłosierdziu — starali się przywrócić
naruszony ład i ponownie nadać
doczesnym strukturom, we
wszystkich państwach, ich naturalną
funkcję narzędzia służącego
postępowi ludzkości i ich
nadprzyrodzoną funkcję środka
służącego dotarciu do Boga, środka
służącego Odkupieniu”[2].

Nie jesteśmy widzami. Przeciwnie —
jest szczególną misją świeckich
uświęcać świat „od wewnątrz”[3]:
„nadawać chrześcijański sens
ludzkim zawodom, instytucjom i
strukturom”[4]. Jak naucza Sobór
Watykański II, świeccy muszą



„rozświetlać wszystkie sprawy
doczesne, z którymi ściśle są
związani, i tak nimi kierować, aby się
ustawicznie dokonywały i rozwijały
po myśli Chrystusa i aby służyły
chwale Stworzyciela i
Odkupiciela”[5]. Jednym słowem:
należy „schrystianizować cały świat
od wewnątrz, pokazując, że Jezus
Chrystus odkupił całą ludzkość — to
jest posłannictwo chrześcijanina”[6].

W tym celu zaś my, chrześcijanie,
mamy konieczną moc, choćbyśmy
nie mieli mocy ludzkiej. Naszą siłą
jest modlitwa i uczynki zamienione
w modlitwę. „Modlitwa jest
najpotężniejszą bronią
chrześcijanina. Modlitwa czyni nas
skutecznymi. Modlitwa czyni nas
szczęśliwymi. Modlitwa daje nam
całą siłę potrzebną do spełniania
przykazań Bożych”[7]. Szczególną
bronią, jaką posiada większość
chrześcijan w celu przeobrażania
społeczeństwa, jest praca zamieniona



w modlitwę. Nie po prostu praca,
tylko praca uświęcona.

Bóg sprawił, że św. Josemaría
zrozumiał to w konkretnym
momencie, 7 sierpnia 1931 r.,
podczas Mszy świętej. Kiedy
nadeszło Podniesienie, Bóg
przywołał w jego duszy z
nadzwyczajną siłą słowa Jezusa: A Ja,
gdy zostanę nad ziemię wywyższony,
przyciągnę wszystkich do siebie[8].
„Zrozumiałem to doskonale. Pan
mówił nam: jeżeli wy umieścicie
Mnie wewnątrz każdej ziemskiej
działalności, spełniając w każdej
chwili obowiązek, będąc Moim
świadectwem w tym, co wydaje się
wielkie, i w tym, co wydaje się
małe…, wówczas omnia traham ad
meipsum! Moje królestwo pośród was
stanie się rzeczywistością”[9].

Schrystianizować społeczeństwo

Bóg powierzył człowiekowi zadanie
wznoszenia społeczeństwa w służbie



jego dobra doczesnego i wiecznego,
w sposób zgodny z jego
godnością[10]. Społeczeństwa, w
którym tworzące i budujące je
prawa, obyczaje i instytucje, przy
pomocy wszystkich swoich
wymogów sprzyjają integralnemu
dobru ludzkich istot. Społeczeństwa,
w którym każdy doskonali się,
poszukując dobra innych, ponieważ
człowiek „nie może odnaleźć się w
pełni inaczej jak tylko poprzez
bezinteresowny dar z siebie
samego”[11].

Wszystko jednak uległo zaburzeniu z
powodu grzechu pierwszego
człowieka i następującego po nim
rozpowszechnienia grzechów, które
— jak naucza Katechizm Kościoła —
sprawiają, że „wprowadza między
nich [ludzi] pożądliwość, przemoc i
niesprawiedliwość. Grzechy
powodują powstawanie sytuacji
społecznych i instytucji przeciwnych
dobroci Bożej. «Struktury grzechu»



są wyrazem i skutkiem grzechów
osobistych. Skłaniają one z kolei ich
ofiary do popełniania zła. W
znaczeniu analogicznym stanowią
one «grzech społeczny»”[12].

Syn Boży, który stał się człowiekiem,
nasz Pan Jezus Chrystus, przyszedł
na świat, żeby odkupić nas od
grzechu i jego konsekwencji.
Chrystianizacja społeczeństwa to nic
innego niż wyzwolenie go z tych
następstw, które Katechizm
podsumowuje słowami, jakie właśnie
przeczytaliśmy. Z jednej strony
polega to na wyzwoleniu
społeczeństwa ze struktur grzechu —
na przykład, z niesprawiedliwych
praw i obyczajów przeciwnych
prawu moralnemu — z drugiej zaś,
bardziej dogłębnie, polega to na
staraniu, żeby międzyludzkim
relacjom przewodziła miłość
Chrystusa i żeby nie były one
wypaczane egoizmem pożądliwości,
przemocy i niesprawiedliwości. „Oto



jest twoje zadanie jako
chrześcijańskiego obywatela:
przyczyniać się do tego, aby miłość i
wolność Chrystusa przewodziły
wszystkim sferom współczesnego
życia: kulturze, gospodarce, pracy i
wypoczynkowi, życiu rodzinnemu i
społecznemu”[13].

Chrystianizacja społeczeństwa to nie
narzucanie siłą prawdziwej wiary.
Właśnie chrześcijański duch domaga
się poszanowania dla społecznej i
obywatelskiej wolności w dziedzinie
religijnej, w taki sposób, że nie
powinno się nikomu przeszkadzać w
praktykowaniu jego religii, zgodnie z
jego sumieniem, nawet kiedy jest w
błędzie, o ile tylko szanuje wymogi
porządku publicznego, pokoju i
moralności publicznej, które
państwo ma obowiązek chronić[14].
Tym, którzy są w błędzie, trzeba
pomagać poznać prawdę, która w
pełni znajduje się tylko w wierze
katolickiej, nauczając ich



przykładem i słowem, nigdy
przymusem. Akt wiary może być
autentyczny tylko wówczas, kiedy
jest wolny.

Jednak kiedy chrześcijanin stara się,
żeby prawo cywilne wspierało
poszanowanie ludzkiego życia od
momentu poczęcia, stabilność
rodziny poprzez uznanie
nierozerwalności małżeństwa, prawa
rodziców w związku z edukacją
dzieci zarówno w szkołach
publicznych, jak i prywatnych,
prawdę w informacji, moralność
publiczną, sprawiedliwość w
relacjach pracowniczych itd., nie
usiłuje narzucać swojej wiary innym,
tylko spełnić swój obywatelski
obowiązek i przyczynić się do
wznoszenia, w tym, co do niego
należy, społeczeństwa zgodnego z
godnością osoby ludzkiej. Z
pewnością chrześcijanin dzięki
Objawieniu Bożemu posiada
szczególną pewność w kwestii



znaczenia, jakie owe zasady i prawdy
posiadają, żeby wznosić
sprawiedliwsze społeczeństwo,
jednak ich poznanie jest w zasięgu
rozumu ludzkiego i każdy człowiek,
niezależnie od swojej postawy
religijnej, może je odkryć i podzielać.

„Staraj się, by instytucje i struktury
ludzkie, w których pracujesz i
działasz jako pełnoprawny obywatel,
kierowały się zasadami zgodnymi z
chrześcijańską koncepcją życia. Nie
wątp, że zapewnisz w ten sposób
ludziom środki do życia
odpowiadającego ich godności i
pomożesz wielu duszom, by z łaską
Bożą osobiście odpowiedziały na
chrześcijańskie powołanie”[15].
Chodzi o to, aby „uzdrawiać
istniejące na świecie urządzenia i
warunki […], aby to wszystko […]
raczej sprzyjało praktykowaniu cnót,
niż mu przeszkadzało”[16]. Wiara
chrześcijańska sprawia, że głęboko
odczuwa się aspirację, właściwą



każdemu obywatelowi,
poszukiwania dobra wspólnego
społeczeństwa. Dobra wspólnego,
które nie redukuje się do rozwoju
ekonomicznego, chociaż z pewnością
również go obejmuje. Obejmuje
również i to przede wszystkim — w
sensie jakościowym, nie zawsze jeśli
chodzi o następstwo czasu —
najlepsze możliwe warunki wolności,
sprawiedliwości, życia moralnego
pod każdym względem i pokoju —
warunki, które odpowiadają
godności osoby ludzkiej.

Kiedy chrześcijanin ze wszystkich sił
stara się w ten sposób kształtować
społeczeństwo, robi to na mocy
swojej wiary, a nie w imię
podlegającej opinii ideologii partii
politycznej. Postępuje tak, jak
„postępowali pierwsi chrześcijanie.
Nie mieli realizować społecznych ani
osobistych programów wynikających
z ich nadprzyrodzonego powołania,
ale byli przesiąknięci duchem,



koncepcją życia i świata, która nie
mogła nie mieć konsekwencji dla
społeczeństwa, w którym się
poruszali”[17]. „Zadanie apostolskie,
które Chrystus powierzył wszystkim
swoim uczniom, daje zatem
konkretne rezultaty w sferze
społecznej. Nie do przyjęcia jest
myślenie, że aby być
chrześcijaninem, trzeba odwrócić się
do świata plecami, mieć
pesymistyczną wizję ludzkiej
natury”[18].

Trzeba starać się uzdrawiać
struktury społeczeństwa, żeby
przesycać je duchem
chrześcijańskim, ale to nie jest
wystarczające. Choćby wydawało się,
że to odległy cel, nie przestaje to być
podstawowym wymogiem. Potrzeba
jednak o wiele więcej: przede
wszystkim starać się, żeby ludzie byli
chrześcijanami, żeby każdy
promieniował dookoła w swoim
codziennym postępowaniu, światłem



i miłością Chrystusa, dobrą wonią
Jezusa Chrystusa[19]. Celem nie jest,
żeby struktury były zdrowe, tylko
żeby ludzie byli święci. Tak samo
błędny byłby brak troski o to, żeby
prawa i obyczaje społeczeństwa były
zgodne z duchem chrześcijańskim,
jak również zadowalanie się tylko
tym. Dlatego że poza tym w tej samej
chwili w niebezpieczeństwie
ponownie znalazłyby się te same
zdrowe struktury. Zawsze trzeba
rozpoczynać od nowa. „Wszakże nie
powstanie nowa ludzkość, jeśli
wpierw nie powstaną nowi ludzie,
odnowieni przez chrzest, i przez
życie według Ewangelii”[20].

Poprzez pracę

„Od tego, czy ty i ja postępujemy tak,
jak chce Bóg — nie zapominaj o tym
— zależy wiele istotnych rzeczy”[21].
Jeżeli chcemy schrystianizować
społeczeństwo, pierwszą kwestią jest
świętość osobista — nasze



zjednoczenie z Bogiem. „Powinniśmy
być — każdy z nas — alter Christus,
ipse Christus, drugim Chrystusem,
samym Chrystusem. Tylko w ten
sposób będziemy mogli podjąć się
tego wielkiego, niezmierzonego,
niekończącego się przedsięwzięcia:
uświęcać od wewnątrz wszystkie
doczesne struktury, niosąc tam
zaczyn Odkupienia”[22]. Trzeba,
żebyśmy nie tracili soli, światła i
ognia, który Bóg umieścił w nas, żeby
przeobrażać otaczające nas
otoczenie. Św. Jan Paweł II
podkreślał, że jest to „zadaniem
wymagającym odwagi i
cierpliwości”[23]. Odwagi, ponieważ
nie trzeba się obawiać w razie
konieczności zderzenia z otoczeniem,
i cierpliwości, ponieważ przemiana
społeczeństwa od środka wymaga
czasu, a przecież nie trzeba
przyzwyczajać się do obecności zła
skrystalizowanego w społeczeństwie,
ponieważ przyzwyczajanie się do
śmiertelnej choroby jest tym samym



co jej uleganie. „Chrześcijanin
powinien być zawsze gotów do
uświęcania społeczeństwa od
wewnątrz, przebywając w pełni w
świecie, lecz nie będąc ze świata; nie
uczestnicząc w tym wszystkim, co
jest w nim — nie z powodu
rzeczywistych cech, lecz
zawinionych wad, grzechu — negacją
Boga, sprzeciwem wobec Jego godnej
umiłowania woli zbawczej”[24].

Bóg chce, żebyśmy wylewali
chrześcijańskiego ducha na
społeczeństwo poprzez uświęcenie
pracy zawodowej, ponieważ „przez
pracę chrześcijanin
podporządkowuje stworzenie (por.
Rdz 1, 28) i kieruje je ku Jezusowi
Chrystusowi, ku centrum, w którym
należy zgromadzić wszystko”[25].
Praca zawodowa to konkretnie
„środek niezbędny dla postępu
społecznego oraz zaprowadzenia
coraz bardziej sprawiedliwych
stosunków między ludźmi”[26].



Każdy musi postawić przed sobą
zadanie schrystianizowania
społeczeństwa poprzez swoją pracę.
Po pierwsze: poprzez staranie o
zbliżenie do Boga kolegów i osób, z
którymi kontaktuje się zawodowo,
żeby ci ludzie również doszli do
uświęcenia swojej pracy i do nadania
chrześcijańskiego tonu
społeczeństwu. Po drugie zaś,
również poprzez wysiłek o
chrystianizację struktur własnego
środowiska zawodowego — należy
starać się, żeby były one zgodne z
prawem moralnym. Ten, kto
poświęca się zarządzaniu,
aptekarstwu, adwokaturze,
informacji albo reklamie…, może po
chrześcijańsku wpływać na swoje
środowisko: w relacjach i w
instytucjach zawodowych i
pracowniczych. Nie jest czymś
wystarczającym nie plamić się
niemoralnymi praktykami. Trzeba
postawić sobie za cel oczyszczenie
własnego środowiska zawodowego,



uczynienie go zgodnym z godnością
ludzką i chrześcijańską.

Dlatego „powinniśmy otrzymać taką
formację, która wzbudzi w naszych
duszach, w momencie
przystępowania do pracy zawodowej
każdego z nas, instynkt i zdrowy
niepokój, żeby godzić to zadanie z
wymogami chrześcijańskiego
sumienia, z Bożymi nakazami, które
powinny panować w społeczeństwie
i w działalności poszczególnych
osób”[27].

Możliwości przyczyniania się do
chrystianizacji społeczeństwa w
oparciu o pracę zawodową idą dalej
niż to, co można wykonywać w
ścisłym środowisku pracy. Kondycja
obywatela, który wykonuje jakiś
zawód w społeczeństwie, jest tytułem
do podejmowania różnorodnych
inicjatyw albo współpracy z
różnorodnymi inicjatywami, razem z
innymi obywatelami, którzy



podzielają te same ideały. Chodzi o
inicjatywy edukacyjne dotyczące
młodzieży — szkoły, w których
prowadzi się formację ludzką i
chrześcijańską, tak konieczne i pilne
w naszych czasach, inicjatywy
polegające na pomocy,
stowarzyszenia wspierające
szacunek dla życia albo prawdę w
informacji, albo prawo do zdrowej
moralnej atmosfery… Wszystko
powinno być dokonywane z
zawodową mentalnością dzieci
Bożych powołanych do uświęcania
się pośród świata.

„Oddajmy w pełni nasze życie Panu
Bogu Naszemu, pracując w sposób
doskonały, każdy przy swoich
zawodowych zadaniach i w swoim
stanie, nie zapominając, że
powinniśmy mieć jedno dążenie we
wszystkich naszych dziełach — aby
umieszczać Chrystusa na szczycie
całej ludzkiej działalności”[28].



Javier López Díaz

tłum. Bronisław Jakubowski

[1] Por. św. Jan Paweł II, Adhortacja
apostolska Ecclesia in Europa, rozdz.
1.

[2] Św. Josemaría Escrivá, List z 30
kwietnia 1946 r., 19.

[3] Sobór Watykański II, Konstytucja
dogmatyczna Lumen gentium, 31.

[4] Św. Josemaría Escrivá, List z 9
stycznia 1959 r., 17.

[5] Sobór Watykański II, Konstytucja
dogmatyczna Lumen gentium, 31.

[6] Rozmowy z prałatem Escrivá, 112.

[7] Kuźnia, 439.

[8] J 12, 32.



[9] Św. Josemaría Escrivá, Zapiski z
rozważania, 27 października 1963 r.

[10] Por. Katechizm Kościoła
Katolickiego, 353, 1929, 1930.

[11] Sobór Watykański II, Konstytucja
duszpasterska Gaudium et spes, 24.

[12] Katechizm Kościoła Katolickiego,
1869.

[13] Bruzda, 302.

[14] Por. Sobór Watykański II, Dekret
Dignitatis humanae, 1, 2 i 7.

[15] Kuźnia, 718.

[16] Sobór Watykański II, Konstytucja
dogmatyczna Lumen gentium, 36.

[17] Św. Josemaría Escrivá, List z 9
stycznia 1959 r., 22.

[18] To Chrystus przechodzi, 125.

[19] Por. 2 Kor 2, 15.



[20] Bł. Paweł VI, Adhortacja
apostolska Evangelii nuntiandi, 18.

[21] Droga, 755.

[22] To Chrystus przechodzi, 183.

[23] Św. Jan Paweł II, Encyklika 
Centesimus annus, 38.

[24] To Chrystus przechodzi, 125.

[25] Św. Josemaría Escrivá, List z 6
maja 1945 r., 14.

[26] Rozmowy z prałatem Escrivá, 10.

[27] Św. Josemaría Escrivá, List z 6
maja 1945 r., 15.

[28] Św. Josemaría Escrivá, List z 15
października 1948 r., 41.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

https://opusdei.org/pl-pl/article/uswiecenie-pracy-a-chrystianizacja-spoleczenstwa/


pl/article/uswiecenie-pracy-a-
chrystianizacja-spoleczenstwa/

(11-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/uswiecenie-pracy-a-chrystianizacja-spoleczenstwa/
https://opusdei.org/pl-pl/article/uswiecenie-pracy-a-chrystianizacja-spoleczenstwa/

	Uświęcenie pracy a chrystianizacja społeczeństwa

