
opusdei.org

Uświęcanie pracy
zawodowej i życia
codziennego w
nauczaniu bł. Alvaro
del Portillo

Fragmenty z książki "Ścieżki
świętości".

08-07-2020

Czy nie pamiętacie, jaki, bardzo jasny
sens, przypisywał nasz Ojciec [św.
Josemaría] tym krótkim słowom z
Księgi Rodzaju: ut operaretur? (Rdz 2,
15). Od początku istnienia Dzieła



widział on, że Pan w tym fragmencie
Pisma Świętego wyraźnie nam
pokazuje, że posługuje się ludzką
pracą – każdą szlachetną czynnością
– byśmy współpracowali z Nim w
rozwijaniu możliwości przyrody i w
budowie świata. Jednak grzech
oszpecił Boży projekt. Z powodu tego
balastu wielu mężczyzn i wiele
kobiet motywuje do pracy nie miłość
do Boga, a egoizm; zamiast
realizować ów projekt z mądrością,
czynią to pobudzeni błędem i
niewiedzą; nie zapominając ponadto,
że – po pierwotnym upadku – ludzki
wysiłek pociąga za sobą trud i
zmęczenie. Jednak, jak naucza św.
Paweł, „gdzie jednak wzmógł się
grzech, tam jeszcze obficiej rozlała
się łaska” (Rz 5, 20). Bóg okazał swoje
miłosierdzie w sposób niesłychany:
„Słowo stało się ciałem i zamieszkało
wśród nas” (J 1, 14). To wielka
tajemnica Bożej miłości (…). Słowo,
przez które wszystko się stało (por. J
1, 3), zostało wcielone, nie przestając



być prawdziwym Bogiem; miłowało
ludzkim sercem; pracowało rękami
takimi jak nasze; doświadczało tych
samych, co my, ograniczeń i trudu,
oprócz grzechu. Od tego momentu
wszystko nabrało nowego znaczenia,
nowej wartości. „Praca – jako podjęta
przez Chrystusa – jawi się nam jako
rzeczywistość odkupiona i
odkupiająca” (To Chrystus
przechodzi, 47). Rzeczywistość 
odkupiona, ponieważ Pan nadał jej z
powrotem właściwy sens: uczynił
możliwym, by osobista praca
każdego z nas, wykonana do końca i
z miłości do Boga, przyczyniała się
do dopełnienia dzieła stworzenia.
Rzeczywistość odkupiająca, ponieważ
zbawił nas również dzięki swojemu
długoletniemu życiu ukrytemu,
upływającemu dzień po dniu w
szlachetnym mozole bieżącej pracy
zawodowej.[1]

Pierwszym warunkiem uświęcenia
pracy i uświęcenia siebie przez pracę



jest dobre jej wykonywanie, z ludzką
doskonałością (…). Mamy okazję
dokonania głębokiego i odważnego
rachunku sumienia: czy wykonuję
moją pracę sumiennie, wyciskając
godziny, by uzyskiwać z nich jak
najwięcej, nie ustępując ani trochę
przed lenistwem? Czy pragnę
poprawiać z dnia na dzień swoje
przygotowanie zawodowe? Czy
zwracam uwagę na szczegóły, by
dobrze ukończyć dzień mojej pracy?
Czy obejmuję z miłością Krzyż –
przeciwności, trudności, zmęczenie
pracą – z którym stykam się w
codziennej pracy? Jeśli tak
postępujesz, moje dziecko,
zapewniam cię, że już zacząłeś
uświęcać swoją pracę i uświęcać się
poprzez pracę.[2]

Nie możecie zgodzić się na rutynowe,
pospolite, byle jakie wykonywanie
swoich czynności. Musicie wkładać
w wasze zajęcia – jakiekolwiek by nie
były, bo wszystkie ludzkie prace, z



wyłączeniem tych, które splamione
są grzechem, posiadają swoje piękno
i swoją wartość – wysiłek, chęć bycia
coraz doskonalszym, inicjatywę,
wizję całości, ducha służby, dbałość o
szczegóły, kompetencję zawodową.
W ten sposób, przedstawiając je
Bogu, przyczynicie się, każdy we
właściwym sobie środowisku, do
dobrobytu tych, którzy was otaczają,
do rozwiązania problemów
społeczeństwa, w którym żyjecie, do
rozwoju cywilizacji ludzkiej i, mocą
łaski, do zbawczego dzieła Chrystusa.
[3]

Pamiętajcie, że do podejmowania
właściwych wyborów w dziedzinie
zawodowej, a tym mniej do
uświęcenia się przez pracę, nie
wystarczy jedynie czysta intencja na
początku. Potrzebna jest postawa
ciągłej poprawy, która objawia się w
różny sposób: gotowością do
poprawy, gdy popełniło się błędy w
ocenie środków; pragnieniem



polepszenia własnej formacji;
szczerymi chęciami poznania,
praktykowania i szerzenia nauk
Kościoła w odniesieniu do
najważniejszych zagadnień
związanych z pracą ludzką, jak i z
własnym zawodem czy
stanowiskiem.[4]

Dobrze wykonana praca staje się
lekarstwem do oczu, które pomaga
dostrzec Boga we wszystkich
okolicznościach życia, we wszystkich
rzeczach. I stało się to właśnie w
naszych czasach, gdy materializm
stara się przemienić pracę w błoto,
które zaślepia ludzi, nie pozwalając
im patrzeć na Boga.[5]

Ale samo to nie wystarczy. Ileż jest
na świecie ludzi błyskotliwych, a
nawet mądrych, jeśli chodzi o zakres
ich zawodu, ale dla których praca
staje się zasłoną przesłaniającą Boga,
gdy powinno być dokładnie
odwrotnie! (…) Zawsze w pracy



bądźcie zwróceni ku Bogu, nie ku
ludziom, wiedząc, że Pan obserwuje
każdy wasz wysiłek, nawet
najbardziej ukryty. Pracujcie,
pragnąc jedynie oddać Mu chwałę – 
Deo omnis gloria! – i umieścić
Chrystusa pośród wszystkich działań
ludzkich. Pracujcie w ścisłej jedności
z naszym Panem, Jezusem, 
przylgnąwszy do Jego odkupieńczej
misji, która uwiecznia się w Świętej
Ofierze Mszy.[6]

Dobra praca i praca z miłości to
pojęcia ściśle ze sobą związane,
niczym odbicie związku między
Mądrością a Miłością w Trójcy
Przenajświętszej. Praca dobra,
doskonała w wymiarze ludzkim i
nadprzyrodzonym, wymaga podjęcia
wysiłku z miłości. Nie chodzi mi
teraz o wspaniały konkretny efekt
jakiegoś działania, ale o
zaangażowanie, które powinniśmy
włożyć. Praca dobrze wykonana to
nie jest to samo, co praca, która 



dobrze wychodzi. Pszczoły tworzą
doskonałą strukturę plastrów na
miód, a sam miód produkują
wspaniały, ale nie pracują, bo nie są
zdolne do kochania. Znaczenie ma
wewnętrzne nastawienie, a nie efekt.
Dominus autem intuetur cor (1 Sm 16,
7), Pan patrzy na serce – tu właśnie
jest klucz do dobrego lub złego
wykonania pracy.[7]

Przemiana pracy w modlitwę, w dar
wdzięczności dla Boga, przez
jednoczenie jej z Ofiarą Ołtarza, w
rzeczywistość uświęcaną i
uświęcającą, stanowi istotę ducha
Dzieła. Przesłanie to powinniśmy
przekazywać, powinniśmy
pokazywać wielu duszom siłą
przekonujących słów i wymownym
świadectwem naszego postępowania.
Ale jak byśmy wypełnili to Boże
polecenie, gdybyśmy nie
podejmowali wysiłku, by zrealizować
je hojnie w naszej codziennej pracy?
Nie wystarczy więc mówić innym o



uświęceniu pracy. Byłoby to jedynie
puste stwierdzenie, gdyby nie zostało
poparte zdecydowaną walką o
autentyczne uświęcenie, dwadzieścia
cztery godziny na dobę. Wynik ten,
choć zasadniczo jest dziełem łaski
Bożej, jest też efektem osobistego
wysiłku – ciągłego, wytrwałego,
niestrudzonego – wielu lat walki o
trwanie w obecności Bożej (…).
Temu, kto szczerze stara się oddawać
Bogu każdą swoją pracę, takiemu
mężczyźnie, takiej kobiecie, którzy
wykorzystują różne okoliczności i
zdarzenia związane z pracą
zawodową do wznoszenia swojego
serca ku Bogu i Maryi, do
umartwienia swoich upodobań i
skłonności, do myślenia o dobru
innych – temu, kto tak postępuje, Pan
nie przestaje udzielać obficie swojej
łaski.[8]

Musimy podjąć jeszcze większy
wysiłek odkrywania i doceniania
wielkiej nadprzyrodzonej wartości



zwyczajności, skromności, prostoty.
Ze Świętą Rodziną do wielkiej epopei
Odkupienia w pełni wkracza
codzienna praca, modlitwa i służba
zwyczajnego życia. Bóg przyjmuje
wszystkie codzienne zajęcia, nawet
to, co wydaje się małe czy wręcz bez
znaczenia, by nadać im wybitne
miejsce w swoim planie Zbawienia i
uświęcenia. Jasność tej gwiazdy,
Maryi, wyłania dla nas nowe
odcienie olbrzymiej wartości małych
rzeczy, tego, co z wiarą i miłością
ofiarowane jest w ukryciu.
Pamiętajcie więc w każdej chwili,
wypada nam wykonywać codzienne
czynności z pełnią wiary.
Potrzebujemy wielkiej
nadprzyrodzonej wizji; musimy
nauczyć się od Maryi odpowiadać
zdecydowanym i mocnym „tak” na
to, czego Bóg od nas żąda.[9]

Wiele jest osób – nie wyłączając nas,
ciebie i mnie – które stale poszukują
cudów, dziwnych lub



przyciągających uwagę kombinacji,
porzucając jednocześnie lub
wykonując po partacku zasadnicze
obowiązki wynikające z ich pracy lub
stanu. Podczas naszej pracy dobrze
wykonanej, uczmy dusze innego
nastawienia, podążania wskazywaną
nam przez Boga drogą świętości,
która jest w zasięgu wszystkich.
Dlatego właśnie musimy
„przesadzać” – choć w tym obszarze
przesada nie istnieje – w tym, co
dotyczy naturalności postępowania i
wizji nadprzyrodzonej w naszym
zwyczajnym życiu. Odkrywamy tu
pełne bogactwo ascetyki małych
rzeczy, o której niestrudzenie
nauczał nas święty Założyciel.[10]

Prośmy Ducha Świętego o to wielkie
światło: o umiejętność docenienia
ogromnej mocy odkupieńczej wielu
drobnostek, tego, co codzienne,
powtarzalne i skromne, a
wykonywane z miłości i z miłością.
Zobaczcie, że te drobnostki to pewna



droga umożliwiająca osiągnięcie
wielkości i heroizmu. Olbrzymim
błędem byłaby idea, myśl, że ten
kierunek oznacza porzucenie
wyższych horyzontów lub zgodę na
przeciętność. Przeciwnie, na tej
bezpiecznej drodze, iter tutum, kryje
się, choć przed Bogiem jaśnieje,
wielkie bohaterstwo skutecznego
apostolstwa na tym „bezbrzeżnym
morzu” naszych codziennych
marzeń. Postawa pogardy wobec
małych rzeczy uniemożliwia
przemienienie żywych pragnień
odkupienia w wyrazistą
rzeczywistość, w owo quid divinum,
właściwego wszystkim
okolicznościom, co dotyka i
przemienia, dzięki łasce, życie
mężczyzn i kobiet na tej ziemi. [11]

[1] List pasterski, 1 XII 1991.



[2] List pasterski, 1 X 1984.

[3] List pasterski, 24 IX 1978, 45.

[4] List pasterski, 1 VII 1986.

[5] List pasterski, 30 IX 1975, 20.

[6] List pasterski, 1 X 1984.

[7] List pasterski, 1 XII 1991.

[8] List pasterski, 1 X 1987.

[9] List pasterski, 2 II 1979, 8.

[10] List pasterski, 1 VIII 1993.

[11] List pasterski, 1 IX 1988.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/uswiecanie-pracy-zawodowej-

i-zycia-codziennego-w-nauczaniu-bl-
alvaro/ (10-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/uswiecanie-pracy-zawodowej-i-zycia-codziennego-w-nauczaniu-bl-alvaro/
https://opusdei.org/pl-pl/article/uswiecanie-pracy-zawodowej-i-zycia-codziennego-w-nauczaniu-bl-alvaro/
https://opusdei.org/pl-pl/article/uswiecanie-pracy-zawodowej-i-zycia-codziennego-w-nauczaniu-bl-alvaro/
https://opusdei.org/pl-pl/article/uswiecanie-pracy-zawodowej-i-zycia-codziennego-w-nauczaniu-bl-alvaro/

	Uświęcanie pracy zawodowej i życia codziennego w nauczaniu bł. Alvaro del Portillo

