
opusdei.org

„Uświęcać pracę,
przemieniać świat:
przywództwo w
duchu
chrześcijańskim” -
Prałat z okazji 50.
rocznicy IESE

W ramach obchodów 50.
rocznicy rozpoczęcia
działalności IESE w Madrycie,
ksiądz Fernando Ocáriz, Wielki
Kanclerz Uniwersytetu
Nawarry i Prałat Opus Dei,
odwiedził kampus
uniwersytecki i wygłosił wykład
wobec publiczności liczącej



ponad 600 pracowników i
absolwentów.

04-08-2025

Poniżej przytaczamy całą treść
konferencji wygłoszonej przez
Prałata.

Cieszę się, że jestem tu dzisiaj z
okazji 50. rocznicy działalności IESE
w Madrycie. Powodem do radości
jest to, że rozwija się inicjatywa,
która pomogła wielu osobom
wzrastać zawodowo i odkryć głęboki
(społeczny, chrześcijański) sens
pracy, co jest bardzo bliskie
świętemu Josemaríi i zajmuje
centralne miejsce w jego nauczaniu.
Właśnie w tym wystąpieniu skupię

https://www.iese.edu/


się głównie na niektórych jego
tekstach.

Zbudowaliście jedną z najbardziej
prestiżowych szkół biznesu na
świecie. Pragnę was zachęcić, abyście
oprócz waszych zewnętrznych
sukcesów, potwierdzonych
najwyższymi rankingami
kluczowych szkół biznesu, skupili się
także na innych sukcesach –
wewnętrznych, które z perspektywy
chrześcijańskiej są jeszcze cenniejsze
dla każdego z was. Te wewnętrzne
sukcesy, które z zawodowego punktu
widzenia są zgodne z sukcesami i
ewentualnymi porażkami, są
wynikiem dobrze wykonanej pracy, z
miłości.

Dla tych wewnętrznych sukcesów
ważne jest nie tylko to, co robimy i z
jakimi wynikami, ale także to, jak
pracujemy i dlaczego. To właśnie
dzięki tym wewnętrznym sukcesom



oddziaływanie tej szkoły będzie
jeszcze większe.

Rzeczywistość i ludzka wartość
pracy

Jak mówił święty Josemaría: „Praca,
wszelka praca, jest świadectwem
godności człowieka, jego panowania
nad stworzeniem. Jest okazją do
rozwoju własnej osobowości. Jest
więzią jedności z innymi ludźmi;
źródłem utrzymania własnej
rodziny; sposobem przyczyniania się
do ulepszenia społeczności, w której
żyjemy i do postępu całej
ludzkości”[1].

Święty Josemaría mówi tu o
przyczynie pracy w ogóle. Dla was
powód waszej pracy znajduje
odzwierciedlenie w misji IESE:
Formujecie „liderów, którzy dążą do
wywierania głębokiego,
pozytywnego i trwałego wpływu na
ludzi, firmy i społeczeństwo poprzez



dążenie do doskonałości zawodowej,
uczciwość i duch służby”.

Naprawdę dobrze wypełniając ten
inspirujący cel, dociera się do
samego serca społeczeństwa.
Ulepszając świat od wewnątrz. Cóż,
ten szlachetny cel, do którego
dążycie, może być realizowany we
wszystkich działaniach, nie tylko
tych, które mają największą wartość
strategiczną. Każda praca może mieć
wielką wartość z wewnętrznego
punktu widzenia.

W tym samym porządku naturalnym
godność pracy zależy nie tyle od tego,
co jest wykonywane, ile od tego, kto
ją wykonuje; to znaczy człowieka,
który jest istotą rozumną i wolną[2].

Oznacza to, że naturalna godność
pracy polega na duchowej godności
osoby ludzkiej i będzie ona większa
lub mniejsza w zależności od
większej lub mniejszej jakości lub
dobra, jakie ta praca ma jako



działanie duchowe. Ta cecha, czyli
dobroć, zależy zasadniczo od
wolności: od miłości – nie jako
namiętności czy uczucia – ale jako 
dilectio, czyli miłości opartej na
wyborze celu, jako aktu właściwego
dla wolności[3].

Jak wyjaśnił Juan Antonio Pérez
López, chodzi o to, aby pielęgnować
w sobie i w ludziach, którymi
zarządzamy, transcendentne
motywy: zainteresowanie dobrą
obsługą odbiorców naszej pracy,
więź międzyludzką, zaangażowanie
w cel firmy, w której pracujemy. To w
dużej mierze motywuje nas do tego,
by służyć więcej i lepiej. Można to
osiągnąć, osiągając jednocześnie
strategiczne wyniki, których
potrzebują firmy, a jednocześnie
rozwijając wymagane umiejętności
przez odpowiednich ludzi.

W tym kontekście bardzo pouczające,
a jednocześnie wymagające są



następujące słowa świętego
Josemaríi: „Nie należy zatem
zapominać, że godność pracy opiera
się na miłości. Wielkim przywilejem
człowieka jest możliwość kochania,
wykraczająca poza to, co ulotne i
przemijające. Może on kochać inne
stworzenia, wypowiadając pełne
znaczenia słowa „ty” i „ja”. Może też
kochać Boga, który otwiera nam
bramy nieba, czyni nas członkami
swojej rodziny i pozwala nam
zwracać się do Niego per Ty, twarzą
w twarz”.

Innymi słowy, jesteśmy stworzeni dla
miłości, a praca jest jedną z
płaszczyzn, na których miłość może
wzrastać w nas samych i w
społeczeństwie. Na tym polega w
dużej mierze powołanie
chrześcijanina w świecie, w
społeczeństwie. „Dlatego człowiek
nie powinien ograniczać się do
robienia rzeczy, do wytwarzania
przedmiotów. Praca rodzi się z



miłości, wyraża miłość, jest
skierowana ku miłości”[4].

Niedawno dotarła do mnie 
inspirująca historia, opublikowana
kilkanaście lat temu w magazynie
Forbes, która ilustruje tę więź
międzyludzką, tę miłość
przejawiającą się w pracy. Została
napisana przez pielęgniarkę z izby
przyjęć w amerykańskim szpitalu,
która była świadkiem niesamowitego
aktu przywództwa:

„Było około 22:30. W pokoju panował
bałagan. Kończyłam pracę nad kartą
pacjenta przed wyjściem do domu.
Lekarz, z którym bardzo lubiłam
pracować, przeprowadzał rozmowę
podsumowującą z nowym lekarzem,
który wykonał bardzo dobrą i
kompetentną pracę, mówiąc mu, co
zrobił dobrze, a co mógł zrobić
inaczej. Następnie położył rękę na
ramieniu młodego lekarza i zapytał:
„Kiedy skończyłeś, zauważyłeś

https://www.forbes.com/global/2007/0423/018.html


młodego mężczyznę z obsługi, który
przyszedł posprzątać pokój?”. Na
twarzy młodego lekarza malowało
się całkowite zdziwienie. Starszy
lekarz powiedział: „Nazywa się
Carlos. Pracuje tu od trzech lat.
Wykonuje fantastyczną pracę. Kiedy
przychodzi, tak szybko sprząta salę,
że ty i ja możemy szybko przyjąć
kolejnych pacjentów. Jego żona ma
na imię Maria. Mają czworo dzieci”.
Następnie wymienił imiona
wszystkich czworga dzieci i podał ich
wiek. Starszy lekarz kontynuował:
„Mieszka w wynajmowanym domu
około trzech przecznic stąd, w Santa
Ana. Przyjechali z Meksyku około
pięć lat temu. Nazywa się Carlos” –
powtórzył. Następnie powiedział: „W
przyszłym tygodniu chciałbym, żebyś
powiedział mi coś o Carlosie, czego
jeszcze nie wiem. Dobrze? A teraz
chodźmy zbadać pozostałych
pacjentów”. Pielęgniarka była
zaskoczona i skomentowała później:
„Pamiętam, jak stałam tam, pisząc



moje notatki pielęgniarskie,
oszołomiona i myśląc: Właśnie byłam
świadkiem imponującego
przywództwa”.

Czasami możemy stracić z oczu ten
ludzki wymiar, gdy myślimy o pracy
z perspektywy konkurowania z
innymi firmami, aby uzyskać więcej
korzyści, zamiast myśleć o służeniu
ludziom z uwagą i troską, z miłością.

Oczywiście firmy nie mogą tracić z
oczu strategii zysku, co jest oznaką
jakości usługi świadczonej w sposób
odpowiedzialny i skuteczny. Ale
równie ważne jak wyniki
ekonomiczne, a nawet ważniejsze,
jest służenie z miłością do pracy i z
miłością do ludzi.

Nadprzyrodzona wartość:
uświęcenie pracy

„Dla chrześcijanina te perspektywy
poszerzają się i powiększają. Praca
bowiem jawi się jako uczestnictwo w



stwórczym dziele Boga, który
stworzywszy człowieka,
pobłogosławił mu, mówiąc: Bądźcie
płodni i rozmnażajcie się, abyście
zaludnili ziemię i uczynili ją sobie
poddaną; abyście panowali nad
rybami morskimi, nad ptactwem
powietrznym i nad wszystkimi
zwierzętami pełzającymi po ziemi
(Rdz 1,28). Poza tym praca - jako
podjęta przez Chrystusa - jawi się
nam jako rzeczywistość odkupiona i
odkupiająca: nie jest tylko
przestrzenią, w której człowiek żyje,
lecz jest środkiem i drogą do
świętości; rzeczywistością, którą
można uświęcić i która uświęca”[5].

Co to znaczy uświęcać pracę?

Zastanówmy się nad dwoma
fundamentalnymi aspektami,
powiązanymi ze sobą, na które
założyciel Opus Dei kładł nacisk przy
niezliczonych okazjach. Po pierwsze,
jest oczywiste, że nadprzyrodzony



wymiar pracy nie jest czymś
przeciwstawionym jej naturalnemu
wymiarowi ludzkiemu: porządek
Odkupienia nie dodaje czegoś obcego
do tego, czym praca jest sama w
sobie w porządku stworzenia; jest to
sama rzeczywistość ludzkiej pracy,
która zostaje wyniesiona do
porządku łaski. Uświęcanie pracy nie
polega na „czynieniu czegoś
świętego” podczas pracy, ale właśnie
na uświęcaniu samej pracy.

Drugi aspekt, nierozerwalnie z
powyższym związany i w pewien
sposób jego konsekwencja, polega na
tym, że praca uświęcona jest pracą
uświęcającą: człowiek może i
powinien nie tylko uświęcać samego
siebie i współpracować w uświęcaniu
innych i świata podczas pracy, ale
właśnie poprzez swoją pracę,
wykonując ją dobrze po ludzku,
służyć ludziom z miłości do Boga.



Ten chrześcijański duch w
wykonywaniu pracy ma na celu
przygotowanie świata do lepszego
poznania Boga, a tym samym
przyczynienie się do trwałego
rozwoju, pokoju i sprawiedliwości
społecznej «Należy ponadto —
przypomina Leon XIV —
podejmować wysiłki, by zaradzić
globalnym nierównościom, w
których bogactwo i nędza
wyznaczają głębokie podziały
pomiędzy kontynentami, państwami,
a także wewnątrz poszczególnych
społeczeństw»[6].

I, jak tłumaczył święty Josemaría,
istnieje niezbędny związek między
uświęceniem pracy zawodowej a
pojednaniem świata z Bogiem:
„Połączenie pracy zawodowej z
ascetyczną walką i kontemplacją –
coś, co może wydawać się
niemożliwe, ale co jest konieczne,
aby pomóc pojednać świat z Bogiem
– i przekształcenie tej zwykłej pracy



w narzędzie osobistego uświęcenia i
apostolstwa. Czyż nie jest to
szlachetny i wielki ideał, za który
warto oddać życie?”[7].

Możemy realizować tę szlachetną i
wielką ideę w pracy, niezależnie od
jej charakteru, zawsze mając na
uwadze służbę społeczeństwu, „A
WORLD TO CHANGE”, jak mówicie w
swojej reklamie. Podoba mi się, że w
swoim celu mówicie o przywództwie,
które jest dobre dla ludzi,
przedsiębiorstw, a także dla całego
społeczeństwa.

Przedsiębiorstwa mogą zrobić wiele
dobrego dla społeczeństwa, choć
prawdą jest również, że nie
wszystko, czego potrzebuje
społeczeństwo, można osiągnąć za
pośrednictwem przedsiębiorstw,
ponieważ są one ograniczone
koniecznością oferowania ściśle
określonych usług i generowania
zysków, co jest częścią ich celu.

https://www.iese.edu/es/wp-content/uploads/sites/2/2018/11/IESE-Annual-Report-2015-2016.pdf
https://www.iese.edu/es/wp-content/uploads/sites/2/2018/11/IESE-Annual-Report-2015-2016.pdf


Potrzebne są również
odpowiedzialne państwa,
społeczności i rodziny. W swojej
formacji starajcie się dotrzeć do całej
osoby, również w jej wymiarze
duchowym, aby jako dobrze
wykształceni ludzie mogli służyć
społeczeństwu we wszystkich jego
wymiarach. Jest to owoc uświęcenia
waszej pracy dobrze wykonanej z
miłością.

Aby zmienić świat, musimy zacząć
od siebie i zrobić miejsce dla Boga w
naszym życiu, a konkretnie w pracy.
Istnieją znane słowa założyciela
Opus Dei, które zawierają bardzo
zwięzłe i istotne określenie pojęcia
uświęcenia pracy w formie
praktycznej rady: „Dodaj do swoich
codziennych obowiązków
zawodowych nadprzyrodzoną
motywację, a uświęcisz swoją
pracę”[8]. Nie chodzi o robienie
różnych rzeczy, ale o robienie tych
samych rzeczy w inny sposób, z



nadprzyrodzoną motywacją, co
pobudza nas do wkładania więcej
wysiłku i więcej miłości.

Oznacza to, że czynność pracy staje
się święta, gdy jest wykonywana z
nadprzyrodzonego powodu. Nie
należy jednak tego stwierdzenia
rozumieć jako swoistej „moralności
samych intencji”; nie chodzi tu o to,
by w klasycznym ujęciu przyznać
pierwszeństwo finis operantis jako
niezależnemu od finis operis, które
zostałoby pozbawione swojego
własnego znaczenia.

Finis operantis to motywacja tego, kto
pracuje, która może być poruszona
różnego rodzaju intencjami. Finis
operis to to, do czego dąży działanie,
którym może być obsłużenie klienta,
dokończenie raportu, osiągnięcie
celu. Aby skutecznie służyć naszą
pracą, nie wystarczy mieć dobre
intencje, ale przejść do konkretnych
działań. «Służyć, aby



służyć» [również w sensie nadawać
się], jak mówił święty Josemaría.

Porządek nadprzyrodzony obejmuje
i uwzniośla tę ludzką rzeczywistość,
tak że praca jest święta, jeśli „rodzi
się z miłości, objawia miłość, jest
ukierunkowana na miłość” i jeśli ta
miłość jest „miłością Bożą, która
została rozlana w sercach naszych
przez Ducha Świętego, który został
nam dany”[9]. Kiedy żyjemy tą
jednością życia, o której tak wiele
mówił święty Josemaría, ta miłość
Boża rozlewa się na wszystkie
działania związane z naszą pracą:
sprawozdania, rozmowy, drobne
szczegóły wykonane z miłością. Finis
operantis przenika i kształtuje od
wewnątrz finis operis wszystkich
naszych działań.

Praca jest święta, zostaje uświęcona,
gdy wynika z miłości do Boga i do
innych ludzi przez Boga. To jest
istota tej „nadprzyrodzonej



motywacji”, którą wystarczy włożyć
w pracę, aby ją uświęcić; i wtedy
łatwiej zrozumieć, że ta „intencja”
sama w sobie zmierza do ludzkiej
doskonałości pracy: „Nie możemy
ofiarować Panu czegoś, co w miarę
naszych ograniczonych możliwości
nie jest doskonałe, wykonane bez
błędu, starannie w najdrobniejszych
szczegółach: Bóg nie przyjmuje
partaniny. Żadnego zwierzęcia ze
skazą nie będziecie składać w
ofierze[10] — upomina nas Pismo
święte — bo to nie byłoby od was
przyjęte. Dlatego praca, która
wypełnia nasz dzień i pochłania
wszystkie nasze siły, winna być
ofiarą godną Stwórcy, operatio Dei,
pracą Bożą i dla Boga. Słowem,
zadaniem wykonanym
nienagannie”[11].

Nie należy jednak mylić pracy z
perfekcją, z perfekcjonizmem, który
może wynikać z dumy i braku
porządku. Musimy pracować dobrze



w granicach rozsądku, wiedząc, że
mamy wiele zajęć wymagających
naszej uwagi, do których również
musimy nieść miłość Boga.

Uświęcona praca jest nie tylko pracą
Boga i dla Boga, ale jest jednocześnie
i koniecznie dziełem Boga, ponieważ
to Bóg uświęca; On jest Tym, który
pierwszy kocha i sprawia, że nasza
miłość staje się możliwa dzięki
Duchowi Świętemu, w którym nasza
miłość jest udziałem.

Aby Bóg działał w nas i poprzez
naszą pracę (aby nasza praca była
dziełem Boga),musimy otworzyć dla
Boga przestrzenie w naszych
czasach, przestrzenie do modlitwy i
słuchania – w domu, w biurze, na
ulicy, w kościele – aby osiągnąć tę
jedność z Bogiem, która pozwala
Bogu przeniknąć wszystkie nasze
działania.

Uświęcanie pracy w sensie
obiektywnym, zewnętrznym,



strukturalnym (np. finanse czy
rachunkowość) jest nierozerwalnie
związane nie tylko z uświęcaniem
pracą (na co dzień, poprzez
konkretny wysiłek na rzecz
osiągnięcia celów służby ludziom),
ale także z uświęcaniem siebie w
pracy (wzrastaniu w miłości), co jest
konieczną i bezpośrednią
konsekwencją uświęcania pracy w jej
aspekcie podmiotowym (jako
działanie osoby).

Jest rzeczą oczywistą, że
subiektywnie nieuświęcona praca
może współdziałać w uświęcaniu
świata w takiej mierze, w jakiej
przyczynia się do tworzenia struktur
społecznych, ekonomicznych itd.,
które są z natury rzeczy skuteczne i
sprawiedliwe, co jest nieodzowną
częścią Bożego porządku tych
struktur. Pomyślmy tu na przykład o
Celach Zrównoważonego Rozwoju
Organizacji Narodów Zjednoczonych.



Jednak tylko subiektywna praca,
uświęcona, a zatem uświęcająca tego,
kto ją wykonuje, przyczynia się nie
tylko do kształtowania
sprawiedliwego świata, ale także do
napełniania go miłością Chrystusa,
do uświęcania go. Oczywiście takie
uświęcenie świata od wewnątrz
wymaga nie jednej, ale wielu osób,
które uświęcają swoją pracę i
uświęcają się w swojej pracy we
wszystkich profesjach.

Święty Josemaría wyrażał to również
słowami: „otworzyły się Boże drogi
na ziemi”. Potrzeba wielu osób, które
chcą podążać tymi drogami, aby
ulepszyć świat od wewnątrz, nie
poprzez zorganizowane i być może
ideologiczne kampanie, które mogą
powodować polaryzację, ale poprzez
wewnętrzny rozwój każdego
człowieka tam, gdzie się znajduje,
otwartość na innych ludzi i
przyjmowanie łaski Bożej, która chce



szerzyć wiarę, nadzieję i miłość
wokół nas.

Szczególne znaczenie pracy
menedżerskiej

Macie przed sobą wielki cel, jakim
jest kształcenie liderów biznesu,
którzy poprzez swoją pracę stworzą
kontekst, w którym wielu innych
będzie pracować i rozwijać się jako
ludzie. To wielkie zadanie, aby
przygotować ludzi do tak dużej
odpowiedzialności.

Często nie będą mieli jasnych formuł
na to, jak zinterpretować problem
lub rozwiązać sytuację. Ogólnie rzecz
biorąc, praca menedżerska obejmuje
zestaw działań, takich jak
prognozowanie, organizowanie,
koordynowanie i kontrolowanie
rozwoju i wyników działalności
organizacji.

W obliczu tak złożonej i zmiennej
rzeczywistości zrozumiałe jest, że



podczas teoretyzowania na temat
natury lub analizowania praktyki
pracy menedżerskiej pojawiają się
mniej lub bardziej zróżnicowane
interpretacje[12]. Dlatego też
kształcenie menedżera wymaga nie
tylko zapamiętania zasad lub
zgromadzenia narzędzi
marketingowych, finansowych,
strategicznych lub księgowych, ale
także osiągnięcia roztropnego
poziomu rozumienia spraw, co
zazwyczaj nabywa się dzięki dobrze
przyswojonej wiedzy praktycznej.

Odpowiedzialność menedżera
wymaga zachowania roztropności,
która jest cnotą najbardziej
charakterystyczną dla zarządzania.
Przypomnijmy sobie znane
stwierdzenie świętego Tomasza z
Akwinu: „Niech mędrcy nas uczą,
święci modlą się za nas, a roztropni
nami rządzą”.



Dzięki sesjom opartym na metodzie
studiów przypadku studenci uczą się
kierować się roztropnością, zadawać
kluczowe pytania, pogłębiać
argumenty, bez uprzedzeń rozumieć
punkt widzenia innych osób oraz
zmieniać opinię.

W ujęciu ogólnym, roztropne
działanie wymaga wystarczającej
wiedzy o przeszłości (precedensach),
zwrócenia uwagi na okoliczności,
które wyznaczają ramy danej
sprawy, oraz przewidywania
przyszłych skutków możliwych
decyzji.

„Roztropność, oprócz tego, że jest
nawykiem doskonalącym tego
rodzaju działalność (praxis), jest
jedyną cnotą intelektualną, której
przedmiotem jest moralność, to
znaczy działa ona jako swego
rodzaju pomost między obydwoma
wymiarami, pozwalający pogodzić
myślenie z działaniem”.



Wykazując się roztropnością w
przewodzeniu, uczestnicy waszych
programów będą wzrastać jako
ludzie, moralnie i intelektualnie, i
będą w stanie tworzyć środowiska, w
których wzrastają inni ludzie, a tym
samym przyczyniać się do poprawy
społeczeństwa.

Myślę, że inne cechy dobrej pracy
menedżerskiej to otwartość i
elastyczność. Otwartość, uczenie się
na podstawie doświadczenia i
studiowanie. Otwartość na
zrozumienie zmian, co jest
wymagane w nowych czasach.
Otwartość na przyjmowanie i
ocenianie sugestii lub wyjaśnień
innych, bez pośpiechu i uprzedzeń.
Wreszcie Umiejętność słuchania.

Otwartość, aby nie ograniczać
arbitralnie inicjatyw, ale je wspierać i
kierować nimi. Otwartość na
dostrzeganie i akceptowanie
możliwości zmian, a w szczególności



otwartość umysłu na zmianę zdania:
jak mawiał święty Josemaría, „nie
jesteśmy jak rzeki, które nie mogą
płynąć wstecz”.

W końcu, otwartość serca, aby
rozumieć i kochać innych. Ta
otwartość prowadzi nas do
akceptowania innych takimi, jakimi
są, bez osądzania i bez ulegania
uprzedzeniom, a jednocześnie
możemy zachęcać ich do bycia
lepszymi. Polega to również na byciu
pomostem dla osób, które myślą
inaczej. Można bardzo dobrze
współpracować z osobami
wyznającymi inną wiarę lub
niewierzącymi, które prowadzą styl
życia, którego nie podzielamy, ale
które zazwyczaj mają dobre
podstawy, na których można
zbudować przyjaźń i wspólny projekt
w firmie.

Jeśli chodzi o elastyczność, to
oczywiste jest, że jest ona



przeciwieństwem sztywności, ale nie
jest przeciwieństwem zdecydowania.
Chodzi o zdolność do akceptowania i
podejmowania decyzji dotyczących
niezbędnych lub pożądanych
wyjątków. W tym kontekście warto
również wspomnieć o znaczeniu
wspierania wewnętrznej wolności
współpracowników na wszystkich
szczeblach zawodowych poprzez
uzasadnianie wydawanych poleceń.

Chodzi o to, aby chcieli dobrze
wykonywać swoją pracę, aby lepiej
służyć innym. W tym samym duchu,
dobre zarządzanie oznacza unikanie
nadmiernej kontroli i nadmiernej
szczegółowości przy zlecaniu zadań. 
Micromanagement jako sposób
zarządzania tworzy marionetki, a nie
dojrzałe osoby z własnym zdaniem.

Warto również wspomnieć o
znaczeniu umiejętnego delegowania
zadań, uwzględniając okoliczności
dotyczące osób i otoczenia.



Przypomina mi się to, co pisze święty
Josemaría w szerszym kontekście:
„Nie można stosować wobec
wszystkich tych samych środków.
Również w tej kwestii należy
naśladować zachowanie matek: ich
sprawiedliwość polega na tym, że
traktują nierówno dzieci, które są
nierówne”[13].

Niektórzy, zwłaszcza młodsi,
potrzebują wsparcia i informacji
zwrotnej, aby jak najszybciej zdobyć
doświadczenie niezbędne do
wykonywania swojej pracy. Inni,
bardziej dojrzali, potrzebują 
coachingu, dzięki któremu nauczą się
podejmować decyzje samodzielnie.
Przychodzi moment, w którym mogą
pracować bez żadnego wsparcia,
ponieważ menedżer może im
powierzyć zadania z pełnym
zaufaniem i bez obaw. Jednak
wszyscy potrzebują zaufania,
bliskości i przyjaźni swoich
przełożonych.



Zarządzanie wymaga zazwyczaj
ukierunkowania na wspólny cel
różnych elementów i działań.
Konieczna jest zatem wystarczająca
zdolność syntezy, która przy
zachowaniu uwagi poświęcanej
poszczególnym elementom sprawy
pozwala połączyć je we wspólnym
wymiarze końcowym. W tym
miejscu pojawia się to, co wielu
nazywa celem przedsiębiorstwa,
który obejmuje zwracanie uwagi na
wiele zainteresowanych stron –
interesariuszy – tak aby zarządzanie
jednoczyło wysiłki wszystkich.

Szczególne znaczenie pracy na
stanowisku kierowniczym wynika
oczywiście z faktu, że od tej pracy
zależy w dużej mierze efektywność
pracy innych osób, ich rozwój
osobisty poprzez pracę oraz kultura i
atmosfera panująca w firmie. Stąd
wynika szczególny aspekt
odpowiedzialności menedżerów.



Stanowisko menedżerskie nie jest
przywilejem, ale służbą i
odpowiedzialnością, polegającą na
tworzeniu efektywnego otoczenia dla
pracy innych. Dlatego menedżer
musi pielęgnować wewnętrzną
gotowość, która popycha go do
zdecydowanego wypełniania swoich
obowiązków.

Kształcicie tutaj menedżerów nie
tylko poprzez zajęcia i pracę
zespołową, ale także poprzez
tworzenie atmosfery dobrze
wykonanej pracy — obejmującej
bardzo różne aspekty: zadbane
ogrody, czyste tablice, dobrze
przygotowane zajęcia z wyrazistymi i
jasnymi zakończeniami — oraz
radości i bliskości międzyludzkiej,
troski o ludzi.

W końcu ten pełen przyjaźni ton,
dzięki któremu wszyscy zdają sobie
sprawę, że naprawdę są ważni, że są
kochani, wyjaśnia otwartość i radość,



które widać w waszej szkole i na
spotkaniach absolwentów.

Bardzo dziękuję.

[1] To Chrystus przechodzi. 47.

[2] por. św. Jan Paweł II,
Przemówienie, 3 lipca 1986 r., nr 3.

[3] Na temat egzystencjalnego wyboru
ostatecznego celu jako aktu wolności,
por. C. Fabro, Riflessioni sulla liberta,
Maggioli, Rimini 1983, str. 43-51;
57-85.

[4] To Chrystus przechodzi, 48.

[5] To Chrystus przechodzi, 47.

[6] Leon XIV, Przemówienie 16 maja
2025 r.

[7] Instrukcja, 19-III-1934, nr 33.

https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/47/
https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/48/
https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/47/
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pl/speeches/2025/may/documents/20250516-corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pl/speeches/2025/may/documents/20250516-corpo-diplomatico.html


[8] Droga, 359.

[9] Por. Rz 5, 5.

[10] Por. Kpł 22, 20

[11] Przyjaciele Boga, 55.

[12] por. np. G. Scalzo i S. García
Álvarez, El Management como
práctica: una aproximación a la
naturaleza del trabajo directivo, w:
„Empresa y humanismo”, XXI (2018)
str. 95-118.

[13] Święty Josemaría, List z 29
września 1957 r., nr 25.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/uswiecac-prace-przemieniac-

swiat-przywodztwo-w-duchu-
chrzescijanskim-pralat-z-okazji-50-

rocznicy-iese/ (13-01-2026)

https://escriva.org/pl/camino/359/
https://escriva.org/pl/amigos-de-dios/praca-dla-boga/
https://opusdei.org/pl-pl/article/uswiecac-prace-przemieniac-swiat-przywodztwo-w-duchu-chrzescijanskim-pralat-z-okazji-50-rocznicy-iese/
https://opusdei.org/pl-pl/article/uswiecac-prace-przemieniac-swiat-przywodztwo-w-duchu-chrzescijanskim-pralat-z-okazji-50-rocznicy-iese/
https://opusdei.org/pl-pl/article/uswiecac-prace-przemieniac-swiat-przywodztwo-w-duchu-chrzescijanskim-pralat-z-okazji-50-rocznicy-iese/
https://opusdei.org/pl-pl/article/uswiecac-prace-przemieniac-swiat-przywodztwo-w-duchu-chrzescijanskim-pralat-z-okazji-50-rocznicy-iese/
https://opusdei.org/pl-pl/article/uswiecac-prace-przemieniac-swiat-przywodztwo-w-duchu-chrzescijanskim-pralat-z-okazji-50-rocznicy-iese/

	„Uświęcać pracę, przemieniać świat: przywództwo w duchu chrześcijańskim” - Prałat z okazji 50. rocznicy IESE

