
opusdei.org

Uświęcać poprzez
pracę

Przekształcanie pracy
zawodowej w środek
apostolstwa jest istotną częścią
ducha uświęcenia pracy i
znakiem, ze istotnie ktoś
uświęca samego siebie.
Świętość i apostolstwo są
nierozłączne jak miłość do Boga
i miłość do innych przez wzgląd
na Boga.

22-03-2017

W historii Kościoła i ludzkości duch,
którego Bóg ukazał Św. Josemaríi



Escrivie de Balaguer w 1928 r., niesie
ze sobą nauczanie nowe a zarazem
stare jak Ewangelia, z całą jej siłą
przeobrażającą ludzi i świat.

Uświęcenie pracy zawodowej jest
żywym nasieniem, zdolnym wydać
owoc świętości w niezmiernej liczbie
dusz: „Dla większości ludzi być
świętym znaczy uświęcać swą pracę,
uświęcać się w pracy i uświęcać
innych pracą”[1]. „W tych słowach —
stwierdził Prałat Opus Dei w homilii
z 7 października 2002 r., w
następnym dniu po kanonizacji Św.
Josemaríi — Założyciel Opis Dei
ukazał sedno przesłania
powierzonego mu przez Boga, by
przypomniał o nim
chrześcijanom”[2].

Boski Siewca posiał to ziarno w życiu
tysięcy osób, żeby rosło i przynosiło
pomnożony owoc:
„trzydziestokrotny,
sześćdziesięciokrotny i stokrotny”[3].



Spokojne przypomnienie każdego z
tych trzech aspektów może często
stanowić wątek dialogu z Bogiem w
modlitwie. Czy uświęcam moją
pracę? Czy uświęcam samego siebie
w pracy, to znaczy, czy zamieniam się
w drugiego Chrystusa poprzez mój
zawód? Jakie owoce apostolstwa
przynoszę moją pracą?

Dziecku Bożemu nie wolno lękać się
tych pytań o ostateczny sens jego
zadań. Powinno się raczej lękać,
jeżeli ich sobie nie zadaje, ponieważ
wówczas narażałoby się na
niebezpieczeństwo, że bieg jego dni
nie zakończy się odnalezieniem drogi
do prawdziwego celu, zaś jego siły
ulegną rozproszeniu na różne
działania, niczym jałowa krzątanina.

W jedności życia

Te trzy aspekty, w których Św.
Josemaría podsumowuje ducha
uświęcenia pracy, są wewnętrznie
zjednoczone tak jak w kłosie



pszenicy znajdują się korzeń, łodyga
i ziarno będące owocem tej rośliny.

Pierwszy aspekt — uświęcenie pracy:
uczynienie świętą działalności
zawodowej poprzez jej wykonywanie
z miłości do Boga, z największą
doskonałością, jaką każdy może
osiągnąć, żeby ofiarować ją w
jedności z Chrystusem — to kwestia
najbardziej podstawowa, niczym
korzeń pozostałych aspektów.

Drugi aspekt — uświęcanie się w
pracy — to w pewnym sensie
konsekwencja poprzedniego aspektu.
Ten, kto stara się uświęcać pracę, w
sposób konieczny uświęca samego
siebie, to znaczy, pozwala, żeby Duch
Święty uświęcał go, utożsamiając go
coraz bardziej z Chrystusem.
Niemniej jednak, nie wystarczy
podlewać korzeń rośliny, ale trzeba
również dbać o jej łodygę, żeby rosła
prosto, niekiedy zaś dać jej oparcie —
palik — żeby nie złamał jej wiatr



albo chronić ją przed zwierzętami i
chorobami… Tak samo również
należy dokładać wielu starań, żeby
utożsamiać się z Chrystusem w
pracy: konieczne są modlitwa,
sakramenty i środki formacyjne,
przy których pomocy kultywuje się
chrześcijańskie cnoty. Dzięki tym
cnotom umacnia się również sam
korzeń i uświęcanie pracy staje się
czymś coraz bardziej wrodzonym.

Z trzecim aspektem — uświęcaniem
przy pomocy pracy — dzieje się coś
podobnego. Z pewnością można
uważać go za konsekwencję dwóch
pozostałych, ponieważ uświęcając
swoją pracę i utożsamiając się w niej
z Chrystusem, chrześcijanin w
konieczny sposób wydaje owoc —
uświęca innych swoją pracą —
zgodnie ze słowami Pana: „Kto trwa
we Mnie, a Ja w nim, ten przynosi
owoc obfity”[4]. Nie oznacza to, że
chrześcijanin nie musi się troszczyć o
przynoszenie owoców, jak gdyby te



powstawały z korzenia i z łodygi bez
potrzeby robienia czegokolwiek.

W uświęceniu pracy te trzy aspekty
są żywotnie połączone między sobą,
w taki sposób, że jedne wpływają na
drugie. Ten, kto nie poszukuje
uświęcania innych swoją pracą,
troszcząc się tylko o uświęcenie
swojej pracy, w rzeczywistości jej nie
uświęca. Taki ktoś byłby niczym
jałowy figowiec, który tak nie
podobał się Jezusowi, ponieważ
nawet mając korzenie i liście, był
pozbawiony owoców[5]. Istotnie
„dobrym wskaźnikiem prawości
intencji, z jaką powinniście
wykonywać waszą pracę zawodową,
jest właśnie sposób, w jaki
wykorzystujecie stosunki
towarzyskie albo przyjaźń, rodzące
się podczas wykonywania pracy,
żeby przybliżać te dusze do Boga”[6].

Zastanowimy się teraz bardziej
szczegółowo nad tym ostatnim



aspektem uświęcenia pracy, który w
jakiś sposób pozwala poznać również
pozostałe dwa, tak jak owoce
ujawniają roślinę i korzeń. „Poznacie
ich po ich owocach”[7], mówi Pan.

„Ja was wybrałem i przeznaczyłem
was na to, abyście szli i owoc
przynosili” (J 15, 16)

Jeżeli rozważa się pracę zawodową w
ludzkiej perspektywie, z pewnością
będzie się uważać, że ktoś znajduje
się w pracy w wyniku różnych
okoliczności — zdolności i
preferencji, obowiązków i zbiegów
okoliczności i tak dalej — które
doprowadziły go do wykonywania
tych a nie innych zadań.
Chrześcijanin musi patrzeć na rzeczy
z większą głębią i wysokością,
nadprzyrodzonym wzrokiem, który
każe mu odkrywać w pracy osobiste
wezwanie Boga do świętości i
apostolstwa.



To, co wydaje się przypadkową
sytuacją, nabiera wówczas sensu
misji i człowiek zaczyna
funkcjonować w nowy sposób w tej
samej pracy, którą wykonywał
wcześniej[8]. Już nie jak ktoś, kto
przez przypadek wylądował w
danym miejscu, tylko jak ktoś, kto
został tam posłany przez Chrystusa.
„Ja was wybrałem i przeznaczyłem
was na to, abyście szli i owoc
przynosili, i by owoc wasz trwał”[9].
Miejsce pracy, środowisko
zawodowe, w którym każdy się
znajduje, jest jego polem apostolstwa,
odpowiednią glebą, na której ma siać
i uprawiać dobre ziarno Chrystusa.
Obietnica Jezusa nie może zawieść:
kiedy poszukuje się zjednoczenia z
Nim we własnej pracy, zawsze
pojawiają się apostolskie owoce.

Niemniej jednak, nie wolno ulegać
pozorom. Pan ostrzega również, że
Ojciec niebieski przycina tego, kto
już rodzi, żeby dawał więcej



owoców[10]. Działa w ten sposób,
dlatego że chce jeszcze bardziej
błogosławić swoim dzieciom.
Przycina je, żeby je poprawiać,
choćby przycinanie było bolesne.
Często polega to na trudnościach,
które On dopuszcza, żeby oczyszczać
duszę, pozbawiając tego, co zbędne.
Niekiedy, na przykład, znika ludzka
nadzieja w odniesieniu do własnej
pracy i należy wykonywać pracę
wbrew sobie, z miłości, kiedy jedyną
przyjemnością jest podobanie się
Bogu. Innym razem jest to poważna
trudność ekonomiczna, którą być
może Bóg dopuszcza po to, żebyśmy
nadal dokładali wszelkich ludzkich
środków, ale z większą synowską
ufnością w Nim, jak nas naucza
Jezus[11], nie dając się opanować
smutkowi i udręce przyszłości.
Wreszcie innym razem chodzi o
porażkę zawodową w rodzaju takich,
które mogą pogrążyć osoby
pracujące jedynie z ludzką
perspektywą, które zaś wznoszą na



Krzyż osoby pragnące dokonywać
współodkupienia z Chrystusem.
Przycinanie często niesie ze sobą to,
że owoce się opóźniają, ale jest
gwarancją tego, że będzie „więcej
owoców”.

W każdym razie byłoby błędem
mylić tę sytuację z inną, do której
również odnosi się Jezus w
przypowieści: „Oto już trzy lata,
odkąd przychodzę i szukam owocu
na tym drzewie figowym, a nie
znajduję. Wytnij je: po co jeszcze
ziemię wyjaławia?”[12]. Jest to
przypadek kogoś, kto nie daje
owoców apostolskich w swojej pracy
z powodu wygody i lenistwa,
zgnuśnienia i zwracania uwagi
wyłącznie lub zasadniczo na samego
siebie. Wówczas brak owoców nie
jest tylko pozorny. Nie ma ich,
ponieważ nie ma hojności ani
wytrwałości, ani ofiary. Ostatecznie
dlatego że brakuje dobrej woli.



Sam Chrystus naucza nas
rozróżniania sytuacji przez znaki. „A
od figowego drzewa uczcie się przez
podobieństwo! Gdy jego gałązka staje
się soczysta i liście wypuszcza,
poznajecie, że zbliża się lato”[13].
Wydaje się, że ci, których Pan
przycina, nie przynoszą owoców, ale
są pełni życia. Ich miłość do Boga ma
inne oczywiste znaki, jak delikatność
w trosce o pory modlitwy, miłość w
stosunku do wszystkich, wytrwałe
staranie, jeśli chodzi o wszelkie
ludzkie i nadprzyrodzone środki
apostolskie…: znaki tak ewidentne
jak delikatne pędy figowca,
zwiastuny owoców, które nadejdą we
właściwym czasie. W rzeczywistości
uświęcają inne dusze swoimi
zawodowymi zadaniami, ponieważ
„wszelka praca, która jest modlitwą,
jest apostolstwem”[14]. Praca
zamieniona w modlitwę rzeczywiście
uzyskuje od Boga deszcz łask, który
przynosi owoce w wielu sercach.



Inni natomiast ani nie przynoszą
owoców, ani nie idą drogą, na której
mogliby je przynieść. Jednak wciąż
żyją i mogą się zmienić, jeżeli zechcą.
Nie zabraknie im opieki, którą Bóg
im zsyła, wysłuchując próśb ich
przyjaciół, jak prośby ogrodnika,
który wstawiał się za figowcem:
„Panie, jeszcze na ten rok je
pozostaw; ja okopię je i obłożę
nawozem; może wyda owoc. A jeśli
nie, w przyszłości możesz je
wyciąć”[15]. Zawsze jest możliwe
wyjście z tej sytuacji apostolskiej
jałowości, w jakiś sposób
dobrowolnej. Zawsze jest czas, żeby
się nawrócić i przynieść dużo
owoców, z łaską Bożą. „Niech twoje
życie nie mija bezpłodnie. — Bądź
pożyteczny. — Zostaw po sobie ślad.
— Świeć światłem swojej wiary i
miłości…”[16]. I dopiero wówczas
praca zawodowa napełnia się
sensem, pojawia się cała
atrakcyjność jej piękna i powstaje
nowy entuzjazm, nieznany do tej



pory. Niczym entuzjazm Św. Piotra
po tym, jak posłuchał nakazu Jezusa:
„Wypłyń na głębię!”[17] i usłyszał po
cudownym połowie obietnicę
owoców innego rzędu i innej wagi:
„Nie bój się, odtąd ludzi będziesz
łowił”[18].

W naszym życiu mogą wystąpić dwie
poprzednie sytuacje, w pewnych
momentach pierwsza, zaś w innych
druga. Być może na zewnątrz są one
zbieżne w tym, że nie widać
apostolskich owoców własnej pracy
zawodowej, ale nietrudno zrozumieć,
czy odpowiada to pierwszej czy
drugiej sytuacji. Wystarczy być
szczerym w modlitwie i
odpowiedzieć jasno na następujące
pytanie: czy dokładam wszelkich
będących w moim zasięgu starań,
żeby uświęcać innych pracą? Czy też
może zniechęcam się i poprzestaję
na małym, mogąc w rzeczywistości
zrobić o wiele więcej? Czy miłuję
tych, którzy ze mną pracują? Czy



próbuję im służyć? I zawsze należy
poszukiwać wymagającej pomocy w
kierownictwie duchowym. To jest
droga świętości i płodności
apostolskiej.

Jak płonący żar

Przekształcanie pracy zawodowej w
środek apostolstwa jest istotną
częścią ducha uświęcenia pracy i
znakiem, ze istotnie ktoś uświęca
samego siebie. Świętość i apostolstwo
są nierozłączne jak miłość do Boga i
miłość do innych przez wzgląd na
Boga.

„Powinieneś zachowywać się jak
płonący żar, który zapala wszystko,
gdziekolwiek się znajdzie, a
przynajmniej staraj się podnosić
temperaturę duchową tych, którzy
cię otaczają, zachęcając ich do
prowadzenia intensywnego życia
chrześcijańskiego”[19]. Praca
zawodowa jest naturalnym
miejscem, w którym się znajdujemy



niczym rozżarzone węgle w
ogrzewaczu. Tam powinny się
realizować te słowa Św. Josemaríi, w
taki sposób, że otaczający nas ludzie
otrzymają ciepło miłości Chrystusa.
Chodzi o dawanie przykładu pogody
ducha, uśmiechu, umiejętności
słuchania i rozumienia, bycia
usłużnym.

Każdy powinien być w stanie
dostrzec w nas osobę, która podnosi
otoczenie na wyższy poziom,
ponieważ — obok kompetencji
zawodowych — duch służby,
lojalność, uprzejmość, radość i
staranie o przezwyciężanie własnych
wad nie przechodzą niepostrzeżenie.

Wszystko to tworzy część prestiżu
zawodowego, który mają
kultywować osoby pragnące
przyciągać innych do Chrystusa.
Prestiż zawodowy chrześcijanina nie
wywodzi się ze zwykłego dobrego
technicznego wykonywania pracy.



Jest to prestiż zawodowy, utkany z
cnót uformowanych miłością. Dzięki
temu prestiżowi „praca zawodowa —
wszelka praca zawodowa —
zamienia się w świecznik, który
przyświeca waszym kolegom i
przyjaciołom”[20]. Bez miłości
natomiast nie może być
chrześcijańskiego prestiżu
zawodowego, przynajmniej tego, o
który prosi Bóg, a który jest
„haczykiem rybaka ludzi”[21] —
narzędziem apostolstwa. Bez miłości
nie jest możliwe przyciąganie dusz
do Boga, ponieważ Bóg jest
miłością[22]. Warto to podkreślić:
dobry profesjonalista, skuteczny i
kompetentny, jeżeli nie stara się żyć
już nie tyle sprawiedliwością, co
miłością, nie będzie miał prestiżu
zawodowego, właściwego dla dziecka
Bożego.

Prestiż w każdym razie nie jest
celem, tylko środkiem, aby
„przybliżać dusze do Boga



odpowiednim słowem […] poprzez
apostolstwo, które nazwałem kiedyś
apostolstwem opartym na przyjaźni i
zaufaniu”[23]. Świadomi, że razem z
synostwem Bożym otrzymaliśmy
przez chrzest uczestnictwo w
kapłaństwie Chrystusa, a w związku
z tym potrójne zadanie uświęcania,
nauczania i prowadzenia innych,
mamy prawo, aby wkraczać w życie
innych, żeby dochodzić do tego
głębokiego obcowania opartego na
miłości i zaufaniu, w miarę
możliwości ze wszystkimi, na
szerokim polu jakie obejmują relacje
zawodowe.

Pole to nie ogranicza się do osób,
które pracują w tym samym miejscu
albo są w podobnym wieku, ale
rozciąga się na wszystkie te osoby, z
którymi w taki czy inny sposób
można nawiązać kontakt przy okazji
pracy. Chrześcijanin poszukuje szans,
żeby żyć razem, żeby móc rozmawiać
na osobności, ożywiając relację:



obiad, chwila sportu, spacer. Będzie
zatem trzeba poświęcić czas innym,
być dostępnym, umiejąc odnaleźć
odpowiednią chwilę. „Powinniśmy
dawać to, co otrzymujemy, nauczać
tego, czego się uczymy; czynić innych
— bez wyniosłości, z prostotą —
uczestnikami tego poznania miłości
Chrystusa. Kiedy każdy z was
realizuje swoją pracę, wykonuje w
społeczeństwie swój zawód, możecie
i powinniście przemieniać swoje
zajęcia w służbę”[24].

Porządkować społeczeństwo

Przy pomocy pracy zawodowej —
każdy swojej — chrześcijanie mogą
skutecznie przyczyniać się do
kierowania całego społeczeństwa
duchem Chrystusa. Co więcej,
uświęcona praca jest w konieczny
sposób uświęcająca dla
społeczeństwa. „Wykonana bowiem
w ten sposób ludzka praca, nawet
jeśli zadanie wyda się nie wiem jak



skromne czy nieznaczące, przyczynia
się do uporządkowania po
chrześcijańsku rzeczywistości
doczesnej”[25].

W związku z tym Św. Josemaría pisał
w Kuźni: „Staraj się, by instytucje i
struktury ludzkie, w których
pracujesz i działasz jako
pełnoprawny obywatel, kierowały się
zasadami zgodnymi z chrześcijańską
koncepcją życia. Nie wątp, że
zapewnisz w ten sposób ludziom
środki do życia odpowiadającego ich
godności i pomożesz wielu duszom,
by z łaską Bożą osobiście
odpowiedziały na chrześcijańskie
powołanie”[26].

Wprowadzanie w życie w poważny
sposób norm moralności zawodowej
właściwych dla każdej pracy jest
podstawowym i zasadniczym
wymogiem w tej pracy apostolskiej.
Jednakże poza tym należy dążyć do
ich rozszerzania, umożliwiając, żeby



inni poznali te normy i nimi żyli. Nie
ma wymówki, że ktoś niewiele może
zrobić w środowisku, w którym
zakorzeniły się niemoralne obyczaje.
W ten sam sposób jak te obyczaje są
konsekwencją nagromadzenia
grzechów uczynkowych, znikną tylko
jako owoc wysiłku osobistego
wprowadzania w życie
chrześcijańskich cnót[27]. Często
trzeba będzie prosić o radę. W
modlitwie i w sakramentach
pracownik odnajdzie męstwo, kiedy
go brakuje, żeby wykazać czynami,
że miłuje prawdę ponad wszystko, w
razie potrzeby, kosztem własnego
zatrudnienia.

„W chwili, kiedy 7 sierpnia 1931 roku
podczas sprawowania Mszy świętej
rozległy się w jego duszy słowa
Jezusa: gdy zostanę nad ziemię
wywyższony przyciągnę wszystkich
do siebie (J 12, 32), Josemaria Escriva
zrozumiał jaśniej, iż posłannictwo
ludzi ochrzczonych polega na



wynoszeniu Krzyża Chrystusowego
ponad wszelką rzeczywistość ludzką
i odczuł w swoim wnętrzu żarliwe
wezwanie do ewangelizacji
wszystkich środowisk”[28]. Ten ideał
kierowania społeczeństwa duchem
chrześcijańskim „jest do
urzeczywistnienia, to nie jest
daremne marzenie!”[29]. Święty
Josemaría — stwierdził Św. Jan
Paweł II w dniu kanonizacji
Założyciela — „przypomina wam o
potrzebie przezwyciężenia lęku
przed kulturą materialistyczną, która
grozi rozpadem istotnej tożsamości
uczniów Chrystusa. Lubił on z mocą
podkreślać, że wiara chrześcijańska
sprzeciwia się konformizmowi i
wewnętrznej bierności”[30].

Pan strzeże przed
niebezpieczeństwem. Mówi, że
nadejdzie czas, w którym „ponieważ
wzmoże się nieprawość, oziębnie
miłość wielu”[31]. My, chrześcijanie,
ostrzeżeni Jego słowami, zamiast



zniechęcać się obfitością zła —
również własnymi nędzami —
zareagujemy pokorą i ufnością w
Bogu, uciekając się do
wstawiennictwa Najświętszej Maryi
Panny. „Wiemy też, że Bóg z tymi,
którzy Go miłują, współdziała we
wszystkim dla ich dobra”[32].

Javier López Díaz

tłum. Bronisław Jakubowski

[1] Rozmowy z prałatem Escrivá, 55.
Por. To Chrystus przechodzi, 45, 122.

[2] Mons. Javier Echevarría, Homilia
podczas Mszy Świętej dziękczynnej za
kanonizację Św. Josemaríi, 7
października 2002 r.

[3] Mk 4, 20.

[4] J 15, 5.



[5] Mt 21, 19.

[6] List z 15 października 1948 r., 18,
cytowany w: Mons. Javier
Echevarría, List pasterski, 2
października 2001 r., 34.

[7] Mt 7, 16.

[8] Por. Św. Tomasz z Akwinu, S. Th.
I, q. 43, a. 1, c.

[9] J 15, 16.

[10] J 15, 2.

[11] Por. Mt 6, 31-34.

[12] Łk 13, 6-7.

[13] Mt 24, 32.

[14] To Chrystus przechodzi, 10.

[15] Łk 13, 8-9.

[16] Droga, 1.

[17] Łk 5, 4.



[18] Tamże, 5, 10.

[19] Kuźnia, 570.

[20] Przyjaciele Boga, 61.

[21] Droga, 372.

[22] 1 J 4, 8.

[23] List z 24 marca 1930 r., 11,
cytowany w: :Luis Ignacio Seco, La
Herencia de Mons. Escrivá de
Balaguer, Madrid, Palabra, 1986.

[24] To Chrystus przechodzi, 166.

[25] Rozmowy z prałatem Escrivá, 10.

[26] Kuźnia, 718.

[27] Por. Św. Jan Paweł II, adhortacja
apostolska Reconciliatio et
paenitentia, 2 grudnia 1984 r., 16;
encyklika Centesimus annus, 1 maja
1991 r., 38.



[28] Św. Jan Paweł II, Homilia
podczas kanonizacji Św. Josemaríi, 6
października 2002 r.

[29] To Chrystus przechodzi, 183.

[30] Św. Jan Paweł II, Homilia
podczas kanonizacji Św. Josemaríi, 6
października 2002 r.

[31] Mt 24, 12.

[32] Rz 8, 28.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/uswiecac-poprzez-prace/
(17-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/uswiecac-poprzez-prace/
https://opusdei.org/pl-pl/article/uswiecac-poprzez-prace/

	Uświęcać poprzez pracę

