
opusdei.org

Uświęcać
odpoczynek

Odpoczynek — pisze św. Jan
Paweł II — „jest rzeczą
«świętą», pozwala bowiem
człowiekowi wyrwać się z
rytmu ziemskich zajęć, czasem
nazbyt go pochłaniających, i na
nowo sobie uświadomić, że
wszystko jest dziełem Bożym”.

28-06-2022

A gdy Bóg ukończył w dniu szóstym
swe dzieło, nad którym pracował,
odpoczął dnia siódmego po całym
swym trudzie, jaki podjął. Wtedy Bóg



pobłogosławił ów siódmy dzień i
uczynił go świętym; w tym bowiem
dniu odpoczął po całej swej pracy,
którą wykonał stwarzając[1]. Te
słowa z Księgi Rodzaju są
przedstawione skrótowo w jednym
zdaniu z Księgi Wyjścia: W sześciu
dniach bowiem uczynił Pan niebo,
ziemię, morze oraz wszystko, co jest w
nich, w siódmym zaś dniu
odpoczął[2]. Nauczanie Kościoła
odnosi cytowane teksty do
obowiązku odpoczynku: człowiek
„powinien naśladować Boga
zarówno pracując, jak i
odpoczywając — skoro Bóg sam
zechciał przedstawić mu swoje
stwórcze działanie pod postacią 
pracy i odpoczynku”[3]. „Jak Bóg
«odpoczął dnia siódmego po całym
swym trudzie, jaki podjął» (Rdz 2, 2),
tak również życie ludzkie składa się z
pracy i odpoczynku”[4].

Osobie ludzkiej przypada
przedłużanie dzieła stwórczego



poprzez pracę[5], ale bez
zapominania o odpoczynku. Siódmy
dzień uświęcony przez Boga ma
głębokie znaczenie: z jednej strony,
jest to właściwy czas, żeby uznać
Boga za Stwórcę i Pana całego
stworzenia. Z drugiej strony, siódmy
dzień jest zapowiedzią ostatecznego
odpoczynku i radości po
zmartwychwstaniu i jest czymś
koniecznym, żeby pracować dalej.

Przesłanie św. Josemaríi bardzo ceni
pracę, ale równocześnie wyznacza jej
granicę. Nie uwielbia jej, jak gdyby
była celem ostatecznym, ani tym
bardziej nie przedstawia sukcesu
zawodowego jako bożka, któremu
człowiek powinien poświęcić życie.
Odpoczynek nie jest opcjonalną
ewentualnością, jest obowiązkiem
moralnego prawa i nakazem
Kościoła, ustanowionym jako
konstytutywna część uświęcenia
świąt[6].



Gdyby ktoś spędził życie zanurzony
w trudach pracy, jakby wszystko
zależało od jego zadań, „mógłby
zapomnieć, że to Bóg jest Stwórcą, od
którego wszystko zależy”[7].
Chrześcijanin musi robić wszystko
dla chwały Boga[8], zaś owo
„wszystko” obejmuje również
odpoczynek, który jest częścią drogi
uświęcenia. „Wszystko jest środkiem
świętości: praca i odpoczynek […]:
we wszystkim powinniśmy miłować i
spełniać Wolę Bożą”[9].

Zharmonizować pracę i
odpoczynek

Bóg jest Ojcem, który doskonale zna
swoje dzieci. Równocześnie zaprasza
nas do współpracy w doskonaleniu
stworzenia poprzez pracę, ale
nakazuje nam odpoczywać, żeby
nam przypomnieć, że praca nie jest
ostatecznym celem naszego życia i
żebyśmy nie zapomnieli o naszych
ograniczeniach, ani o kruchej i słabej



kondycji naszej natury. Boże
wezwanie do pracy obejmuje
obowiązek przerywania pracy,
obowiązek odpoczynku. „Cykl pracy i
odpoczynku, wpisany w ludzką
naturę, jest bowiem zgodny z wolą
samego Boga”[10].

Przecenianie własnych sił mogłoby
spowodować szkody dla zdrowia
fizycznego i psychicznego. Szkody,
których Bóg nie chce i które byłyby
przeszkodą, żeby służyć innym.
Odpoczynek — pisze św. Jan Paweł II
— „jest rzeczą «świętą», pozwala
bowiem człowiekowi wyrwać się z
rytmu ziemskich zajęć, czasem
nazbyt go pochłaniających, i na nowo
sobie uświadomić, że wszystko jest
dziełem Bożym”[11].

Z pewnością są chwile, w których
Pan może prosić o wysiłki wiążące
się z większym wyczerpaniem, ale te
sytuacje muszą być kontrolowane
podczas kierownictwa duchowego,



ponieważ tylko wówczas będziemy
mieli gwarancję, że ten, kto nas o to
prosi, jest Bogiem i że nie zwodzimy
samych siebie niejasną ludzką
motywacją.

Święty Josemaría zachęcał
intensywnie do pracy, zwalczając
lenistwo i nieporządek, ale dodawał:
„jak pracowałby osioł, gdyby nie
dano mu paszy, odpoczynku
[…]?”[12]. „Dlatego wydaje mi się
czymś właściwym przypomnieć wam
o korzyści odpoczynku. Gdyby
nadeszła choroba, przyjmiemy ją z
radością, jako zesłaną z ręki Boga; ale
nie możemy jej wywoływać przez
naszą nieroztropność: jesteśmy
ludźmi i potrzebujemy, żeby nasze
ciało odzyskało siły”[13]. Życie bł.
Álvaro del Portillo jest wspaniałym
przykładem tej gotowości do pracy w
heroicznym duchu ofiary i
równocześnie posłuszeństwa w
kwestiach koniecznego odpoczynku.



Odpoczynek nie polega na zwykłym
nieróbstwie, w sensie gnuśności. Nie
należy rozumieć odpoczynku w
znaczeniu negatywnym, tylko jako
pozytywną działalność. „Odpoczynek
nie oznacza bezczynności, ale
szukanie odprężenia w zajęciach
wymagających mniejszego
wysiłku”[14]. Odpoczynek Boga po
zakończeniu dzieła stworzenia nie
jest bezczynnością. Czyta się w
Piśmie, w kontekście dzieła
stwórczego, że Bóg igra na okręgu
ziemi i że jego radością jest
przebywanie z synami ludzkimi[15].
Również odpoczynek człowieka jest
działalnością rekreacyjną, nie zaś
zwykłym powstrzymywaniem się od
pracy.

Racją bytu odpoczynku jest praca,
nie zaś odwrotnie. Odpoczywa się,
żeby pracować, a nie pracuje, żeby
odpoczywać albo zdobywać środki
finansowe pozwalające na
oddawanie się bezczynności. Po



zakończeniu stworzenia Bóg
odpoczął od swojego dzieła, ale
również działał dalej: „działa
stwórczą mocą, podtrzymując w
istnieniu świat, który powołał do
bytu z nicości — i działa mocą
zbawczą w sercach ludzi, których od
początku przeznaczył do
«odpoczynku» (por. Hbr 4, 1. 9 n.) w
zjednoczeniu z Sobą, w «domu
Ojca» (por. J 14, 2)”[16].

„Zawsze rozumiałem odpoczynek
jako oderwanie się od codziennych
zajęć, nigdy zaś jako dni
próżnowania. Odpoczynek oznacza:
gromadzenie sił, pomysłów, planów...
innymi słowami: zmiana zajęcia, aby
powrócić potem — z nowym zapałem
— do zwykłych zadań”[17]. Święty
Josemaría ocenia, że rozrywka i
odpoczynek „w życiu każdego są
równie potrzebne jak praca”[18].

Odpoczynek jest w pozytywnym
znaczeniu materią uświęcenia. Nie



jest tylko wymogiem uświęcenia
świąt, zaprzestaniem pracy, co
pozwala poświęcać czas kultowi
Bożemu, tylko działalnością, która
musi być uświęcana. W ten sam
sposób jak chrześcijanin musi
„pracować w Chrystusie” — żyć
życiem Chrystusa w pracy —
powinien również „odpoczywać w
Chrystusie”. To wyrażenie może
odnosić się do odpoczynku
wiecznego, ale stosuje się również do
odpoczynku na tej ziemi.
„Odpoczywać w Chrystusie” oznacza
z jednej strony złożyć w Chrystusie
wszystkie troski[19], to zaś jest
możliwe w każdej chwili, nawet
pośród pracy. Z drugiej strony
określenie to można odnosić do
okresów poświęconych szczególnie
odpoczynkowi, a wówczas
„odpoczywać w Chrystusie” oznacza
poszukiwanie w tych chwilach
zjednoczenia z Chrystusem, do
którego zachęca sam Pan, kiedy
mówi Apostołom: Pójdźcie wy sami



osobno na miejsce pustynne i
wypocznijcie nieco![20]. Jezus chciał,
żeby Jego bliscy odpoczywali z Nim i
„nie odmawiał proponowanego Mu
przez przyjaciół odpoczynku”[21].
Zjednoczenie z Chrystusem nie
powinno znać przerw. Odpoczynek
nie oznacza, że obcowanie z Nim
zostaje zawieszone.

W środowiskach, w których istnieje
przesadna konkurencja, dążąca do
pochłonięcia niemal całego
dostępnego czasu, jest szczególnie
istotne, żeby nie tracić
chrześcijańskiej wizji odpoczynku.
Szczególnie chodzi o odpoczynek
niedzielny — „potwierdza bowiem
nie tylko absolutny prymat Boga, ale
także prymat godności człowieka
nad wymogami ekonomii, a ponadto
zapowiada w pewien sposób
nadejście «nowego nieba» i «nowej
ziemi», gdzie człowiek zostanie
ostatecznie i całkowicie wyzwolony z
niewoli swoich potrzeb. Mówiąc



krótko, dzień Pański staje się w ten
sposób, w sensie najbardziej
autentycznym, także dniem
człowieka”[22].

Odpoczywać jak dzieci Boże

Z pełnią Objawienia w Chrystusie,
wprowadzeni w wymiar zbawczy,
osiągamy pełniejsze zrozumienie
pracy i odpoczynku. Odpoczynek
jako zapowiedź Zmartwychwstania
oświetla zmęczenie pracą jako
zjednoczenie z Krzyżem Chrystusa.

Tak jak w Chrystusie Krzyż i
Zmartwychwstanie tworzą
nierozłączną jedność, choćby były to
dwa następujące po sobie
wydarzenia historyczne,
analogicznie praca i odpoczynek
powinny być zintegrowane w
jedności życia. Dlatego poza
następstwem czasowym zmiany
zajęcia, która zakłada odpoczynek w
stosunku do pracy, pracuje się i
odpoczywa w Panu, to znaczy,



pracuje się i odpoczywa jak dzieci
Boże.

Ta nowa perspektywa wprowadza
odpoczynek do samej pracy, która
jest wykonywana jako zadanie
synowskie, co nie pozbawia jej
wysiłku i zmęczenia. Tym, co zostaje
wykluczone, jest inny, zupełnie
odmienny rodzaj zmęczenia,
pochodzący z poszukiwania w pracy
głównie potwierdzenia osobistego i
pracy jedynie z ludzką motywacją.
Tego zmęczenia Bóg nie chce: 
Daremnym jest dla was wstawać
przed świtem, wysiadywać do późna
— dla was, którzy jecie chleb
zapracowany ciężko[23].

„Odpoczywajcie, dzieci, w synostwie
Bożym. Bóg jest Ojcem, pełnym
czułości, nieskończonej miłości.
Nazywajcie Go często Ojcem i
mówcie Mu — sam na sam — że Go
kochacie, że Go ogromnie kochacie —
że odczuwacie dumę i siłę



wypływające z tego, że jesteście Jego
dziećmi”[24]. My, dzieci Boże,
znajdujemy odpoczynek w
synowskim oddaniu kogoś, kto wie,
że poza trudnościami i troskami
właściwymi dla naszej ziemskiej
kondycji jest wiekuisty i
wszechmogący Ojciec, który nas
miłuje i podtrzymuje.

Wiedza, że jesteśmy dziećmi Boga —
drugimi Chrystusami, samym
Chrystusem — prowadzi do pracy
bardziej uświęconej i pełnej
wyrzeczenia, w której obejmuje się
codzienny Krzyż z miłością Ducha
Świętego, żeby spełnić Wolę Bożą i
nie osłabnąć. Sens Bożego synostwa
skłania nas do pracy bez
odpoczynku, ponieważ zmęczenie
pracy staje się odkupieńcze.
Wówczas warto dokładać starań z
całą energią w wykonanie zadania,
ponieważ nie tylko uzyskuje się
owoce materialne, ale prowadzi się
świat do Chrystusa.



Opis przemienienia opowiada, że „po
sześciu dniach” od ogłoszenia swojej
Męki i śmierci Jezus wziął z sobą
Piotra, Jakuba i brata jego Jana i
zaprowadził ich na górę wysoką,
osobno. Tam przemienił się wobec
nich[25]. Święty Tomasz, komentując
ten ustęp, łączy stwierdzenie „po
sześciu dniach”, po których Pan
wybrał do ukazania swoim uczniom
zapowiedź chwalebnego
Zmartwychwstania, z siódmym
dniem, w którym Pan odpoczął po
dziele stwórczym[26]. Tych trzech
uczniów, zadziwionych chwałą Pana,
wyraża radość oglądania Go i
pragnienie przedłużania tej
zapowiedzi z Nieba: dobrze, że tu
jesteśmy; jeśli chcesz, postawię tu trzy
namioty[27]. Jednak owej chwili nie
powinno się jeszcze utrwalać na
zawsze. Natomiast radość góry Tabor
z pewnością dała im nadzieję, żeby
iść dalej tą drogą, która, przechodząc
przez Krzyż, prowadzi do
Zmartwychwstania.



Uświęcanie odpoczynku, a zwłaszcza
odpoczynku niedzielnego — wzoru
chrześcijańskiego odpoczynku na
cześć Zmartwychwstania Pana —
pomaga odkryć sens wieczności i
przyczynia się do odnowienia
nadziei: „niedziela jest znakiem tego
naprawdę jedynego dnia, który
nastąpi po obecnym czasie — dnia
trwającego bez końca, nie znającego
zmierzchu ani świtu,
nieprzemijającej epoki, która nigdy
się nie zestarzeje; niedziela jest
nieustannym zwiastowaniem życia
wiecznego, które podtrzymuje
nadzieję chrześcijan i dodaje im sił w
drodze”[28].

Uświęcać rozrywki w domu i poza
domem

Pierwsi chrześcijanie żyli swoją
wiarą w hedonistycznym i
pogańskim otoczeniu. Od początku
zdawali sobie sprawę, że nie można
pogodzić naśladowania Chrystusa z



formami odpoczynku i rozrywki,
które dehumanizują albo
degenerują. Święty Augustyn odnosił
się w zdecydowany sposób w jednej z
homilii do uczestnictwa w
widowiskach tego typu: „Odmów
udziału w nich, tłumiąc w twoim
sercu doczesną pożądliwość, i
utrzymaj zdecydowaną i wytrwałą
postawę”[29].

Trzeba dokonywać rozróżnienia:
„spośród różnych form ludzkiej
kultury oraz rozrywek, jakie
proponuje społeczeństwo, wierni
winni wybierać te, które najbardziej
odpowiadają życiu zgodnemu z
nakazami Ewangelii”[30]. Potrzebna
jest inicjatywa, z odwagą i
prawdziwą troską o dobro innych,
żeby wybierać godne rozrywki,
odpowiadające chrześcijańskiemu
sensowi odpoczynku. Przede
wszystkim we własnym domu.
Trzeba nauczyć się dobrze
przeżywać czas odpoczynku z



rodziną, przezwyciężając wygodę i
skłonność do myślenia tylko o sobie
samym po to, żeby czynnie zajmować
się odpoczynkiem innych. W
rodzinach z małymi dziećmi
wymagana jest niemała uwaga, żeby
wybierać w telewizji
najodpowiedniejsze programy i
oglądać je razem z dziećmi, nie
ulegając łatwemu rozwiązaniu,
polegającemu na zostawianiu
najmłodszych samych przed
telewizorem albo surfujących po
internecie. Rodzina musi być szkołą,
w której można nauczyć się
odpoczywać, myśląc o innych.

Jednak odpoczywa się nie tylko we
własnym domu. Błogosławiony
Álvaro, idąc za naukami św.
Josemaríi, zastanawiał się nad
istotną pracą polegającą na
stworzeniu miejsc, „w których
panować będzie duch chrześcijański
w stosunkach społecznych, w
rozrywkach, w wykorzystaniu czasu



wolnego”[31]. Sobór Watykański II
ożywiał wszystkich chrześcijan do
współpracy przy imponującym dziele
nastawionym na osiągnięcie, „żeby
duch ludzki i chrześcijański
przepajał właściwe naszej epoce
przejawy kultury i działanie
zbiorowe”[32].

„Rodzina, praca, święto: trzy dary
Boże, trzy wymiary naszej
egzystencji, które muszą znaleźć
właściwą równowagę”[33]. W
Jezusie, Maryi i Józefie widzimy tę
harmonijną równowagę. Życie
rodzinne i praca nie przeszkadzały
im uczestniczyć w świętach: chodzili
co roku do Jerozolimy na Święto
Paschy[34]. W taki właśnie sposób
powinno się również odpoczywać,
kultywować relacje z przyjaciółmi,
poznawać inne rodziny i nadawać
ton społeczeństwu.

Kościół potrzebuje osób, które
działałyby z mentalnością świecką w



tej dziedzinie nowej ewangelizacji.
„Pilną sprawą jest rechrystianizacja
rozrywek i panujących zwyczajów.
— Pilną sprawą jest, by publiczne
widowiska nie były skazane na jedną
z dwóch skrajności: albo nijakość,
albo bezbożność. Módl się do Pana,
aby znaleźli się tacy, co zabiorą się do
tego pilnego dzieła — można by je
określić mianem «apostolstwa
rozrywki»”[35].

F. J. López Díaz – C. Ruiz Montoya

[1] Rdz 2, 2-3.

[2] Wj 20, 11.

[3] Św. Jan Paweł II, Encyklika 
Laborem exercens, 14 września 1981
r., 25.

[4] Katechizm Kościoła Katolickiego,
2184.



[5] Por. Katechizm Kościoła
Katolickiego, 307.

[6] Por. II Sobór Watykański,
Konstytucja duszpasterska Gaudium
et spes, 67; Kodeks Prawa
Kanonicznego, kan. 1247; Katechizm
Kościoła Katolickiego, 2184 nn.; św.
Jan Paweł II, List Dies Domini, 31
maja 1998 r.

[7] Św. Jan Paweł II, List Dies Domini,
31 maja 1998 r., 65.

[8] Por. 1 Kor 10, 31.

[9] Zapiski z nauczania A solas con
Dios, 29.

[10] Św. Jan Paweł II, List Dies
Domini, 31 maja 1998 r., 65.

[11] Tamże.

[12] Przyjaciele Boga, 137.

[13] List z 15 października 1948, 14.



[14] Droga, 357; por. Przyjaciele Boga,
62.

[15] Por. Prz 8, 31

[16] Św. Jan Paweł II, Encyklika 
Laborem exercens, 14 września 1981
r., 25. Por. J 5, 17.

[17] Bruzda, 514.

[18] Przyjaciele Boga, 10.

[19] Por. Mt 11, 28-30.

[20] Mk 6, 31; por. To Chrystus
przechodzi, 108.

[21] Przyjaciele Boga, 121.

[22] Św. Jan Paweł II, List Dies
Domini, 31 maja 1998 r., 68.

[23] Ps 127(126), 2.

[24] Zapiski z nauczania A solas con
Dios, 221.

[25] Mt 17, 1-2.



[26] Por. św. Tomasz z Akwinu, In
Matth. Ev., XVII, 1.

[27] Mt 17, 4.

[28] Por. św. Jan Paweł II, List Dies
Domini, 31 maja 1998 r., 26.

[29] Św. Augustyn, Sermo, 88, 17.

[30] Św. Jan Paweł II, List Dies
Domini, 31 maja 1998 r., 68.

[31] Bł. Álvaro del Portillo, List
pasterski z 1 lipca 1988 r.

[32] II Sobór Watykański, Konstytucja
duszpasterska Gaudium et spes, 61.

[33] Benedykt XVI, Aby zbudować
społeczeństwo o ludzkim obliczu,
Homilia w Mediolanie, Msza święta
na zakończenie VII Światowego
Spotkania Rodzin, 3 czerwca 2012 r.

[34] Łk 2, 41.

[35] Droga, 975.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/uswiecac-odpoczynek/
(09-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/uswiecac-odpoczynek/
https://opusdei.org/pl-pl/article/uswiecac-odpoczynek/

	Uświęcać odpoczynek

