
opusdei.org

Uroczystości i święta
Pańskie w Okresie
Zwykłym (I)

W pierwszym artykule
poświęconym uroczystościom i
świętom Pańskim, które
przypadają w czasie Okresu
Zwykłego, będziemy rozważać
cztery z nich: Ofiarowanie
Pańskie, Zwiastowanie Pańskie,
uroczystość Najświętszej Trójcy
oraz uroczystość Najświętszego
Ciała i Krwi Chrystusa (Boże
Ciało).

17-01-2020



* Ofiarowanie Pańskie * 
Zwiastowanie Pańskie * Uroczystość
Najświętszej Trójcy * Uroczystość
Najświętszego Ciała i Krwi Chrystusa

Uroczystość Najświętszego Serca
Pana Jezusa | Przemienienie Pańskie
| Podwyższenie Krzyża Świętego | 
Uroczystość Chrystusa Króla
Wszechświata

"Jak teraz ja, który przyszedłem do
was w imieniu Pana, znalazłem was
czuwających w Jego imieniu, tak ten
sam Pan, ku którego czci obchodzimy
tę uroczystość, będzie czuwał w
swoim Kościele w świetle duszy,
kiedy przyjdzie ją obudzić"[1] .
Czuwać w świetle duszy: te słowa św.
Augustyna, wypowiedziane podczas
Wigilii Paschalnej, streszczają dobrze
sens uroczystości i świąt Pańskich,
które rozświetlają tygodnie Okresu
Zwykłego, rozciągając na cały rok
tajemnicę Zbawienia – wypływającą

https://opusdei.org/pl-pl/document/uroczystosci-i-swieta-panskie-w-okresie-zwyklym-ii/#serce
https://opusdei.org/pl-pl/document/uroczystosci-i-swieta-panskie-w-okresie-zwyklym-ii/#serce
https://opusdei.org/pl-pl/document/uroczystosci-i-swieta-panskie-w-okresie-zwyklym-ii/#przemienienie
https://opusdei.org/pl-pl/document/uroczystosci-i-swieta-panskie-w-okresie-zwyklym-ii/#krzy%C5%BC
https://opusdei.org/pl-pl/document/uroczystosci-i-swieta-panskie-w-okresie-zwyklym-ii/#kr%C3%B3l
https://opusdei.org/pl-pl/document/uroczystosci-i-swieta-panskie-w-okresie-zwyklym-ii/#kr%C3%B3l


z Krzyża i pustego grobu Pańskiego –
która odnawia oblicze ziemi.

„Tajemnica paschalna, będąca
jedynym i niezmiennym ośrodkiem
liturgii i życia chrześcijańskiego,
przyjmuje w czasie różnych
uroczystości i świąt specyficzne
«formy», wzbogacone o dodatkowe
znaczenia i szczególne dary łaski”[2].
Święta Przemienienia Pańskiego i
Podwyższenia Krzyża Świętego są
wspólne dla wszystkich tradycji
liturgicznych, podczas gdy
właściwymi dla Kościoła rzymskiego
są Uroczystości Trójcy
Przenajświętszej, Najświętszego Ciała
i Krwi Chrystusa, Najświętszego
Serca Pana Jezusa i Jezusa Chrystusa
Króla Wszechświata.

Wreszcie, obchodzi się także w czasie
Okresu Zwykłego lub Wielkiego
Postu dwa święta Pańskie głęboko
związane z życiem Najświętszej
Marii Panny: Ofiarowanie Pańskie i



uroczystość Zwiastowania Pańskiego.
Przez ich sens teologiczny, obydwa
należą w rzeczywistości do cyklu
Objawienia Pańskiego lub Świąt
Bożego Narodzenia, ale ich miejsce w
kalendarzu liturgicznym wynika z
zawiłego sposobu, w jaki
wyznaczono te daty.

W pierwszym artykule poświęconym
uroczystościom i świętom Pańskim,
które przypadają w kalendarzu
liturgicznym w czasie Okresu
Zwykłego, będziemy rozważać cztery
z nich: Ofiarowanie Pańskie,
Zwiastowanie Pańskie, uroczystość
Najświętszej Trójcy oraz uroczystość
Najświętszego Ciała i Krwi Chrystusa
(Boże Ciało).

Ofiarowanie Pańskie

Prawo mojżeszowe nakazywało, żeby
każdy pierworodny syn Izraela został
ofiarowany Bogu czterdzieści dni po
urodzeniu wraz z wyznaczoną sumą
pieniędzy złożoną w świątynnym



skarbcu na pamiątkę jego ochrony w
czasie nocy pierwszej Paschy,
podczas wyjścia z Egiptu.

Ewangelia według św. Łukasza tak
przekazuje ofiarowanie Jezusa w
świątyni: Kiedy nadszedł czas
oczyszczenia według prawa Mojżesza,
rodzice Jezusa zabrali go do
Jerozolimy, żeby ofiarować go Panu,
zgodnie z tym co zapisano w prawie
Pana: "Każdy pierworodny zostanie
poświęcony Panu" (Łk 2, 22). Święty
Józef i Najświętsza Panna wchodzą
do Świątyni wmieszani w tłum ludzi.
Ten Wyczekiwany przez wszystkich,
wkracza bezbronny na rękach swojej
Matki do domu swojego Ojca.

Liturgia tego dnia w psalmie
responsoryjnym przypomina nam,
abyśmy w łonie tej niepozornej
rodziny uwielbiali Króla Chwały. 
Attollite, portae, capita vestra, et
elevamini, portae aeternales, et
introibit rex gloriae – Bramy,



podnieście swe szczyty i unieście się,
prastare podwoje, aby mógł wkroczyć
Król chwały (Ps 24, 7)

W IV w. Kościół w Jerozolimie zaczął
upamiętniać co roku tę tajemnicę.
Święto obchodzono 14 lutego,
czterdzieści dni po Święcie
Objawienia, ponieważ liturgia z
Jerozolimy nie przyjęła jeszcze
zwyczaju rzymskiego obchodzenia
Święta Bożego Narodzenia 25
grudnia. Dlatego, kiedy taka
praktyka stała się wspólna w całym
świecie chrześcijańskim, święto
Ofiarowania przeniesiono na 2
lutego i rozprzestrzeniło się tak
bardzo szybko na całym Wschodzie.

W Bizancjum, wprowadził je cesarz
Justynian I w VI wieku, pod
wezwaniem Hypapante –Spotkanie
Jezusa ze starcem Symeonem,
przedstawiającym sprawiedliwych
Izraela, którzy cierpliwie



wyczekiwali przez długi czas na
spełnienie obietnic mesjańskich.

W ciągu VII wieku uroczyste
obchody Ofiarowania Pańskiego
zakorzeniły się także na Zachodzie.
Popularna nazwa Matki Boskiej
Gromnicznej wywodzi się z tradycji –
ustanowionej przez papieża
Sergiusza I – przejścia w procesji ze
świecami. Jak głosił starzec Symeon,
Jezus jest Zbawicielem, objawionym
przed wszystkimi narodami:
światłem, żeby nieść światłość
narodom (Łk 2, 32). Z
upamiętnieniem przyjścia i
objawienia Boskiego światła w
świecie, Kościół błogosławi co roku
świece, symbol wiecznej obecności
Jezusa i światła wiary, które wierni
otrzymują przez sakrament chrztu.
Procesja z zapalonymi świecami staje
się w ten sposób wyrazem
chrześcijańskiego życia: droga
oświetlona przez światło Chrystusa.



Upamiętnienie co roku Ofiarowania
Pana Jezusa w świątyni jest także
uroczystością maryjną i dlatego w
niektórych epokach było znane jako
święto Oczyszczenia Maryi. Chociaż
uchroniona przez Boga od grzechu
pierworodnego, Maryja jako
hebrajska matka chce poddać się
Prawu Pańskiemu i dlatego
ofiarowuje parę synogarlic lub dwa
gołębie (Łk 2, 24). Ofiara Maryi staje
się w ten sposób znakiem
niezwłocznego posłuszeństwa
nakazom Boga. "Czyż przykład ten
nie stanowi dla ciebie, niemądry
dzieciaku, pouczenia, że należy
wypełniać święte Prawo Boże nie
bacząc na własną ofiarę?"[3].

Zwiastowanie Pańskie

25 marca Kościół uroczyście
obchodzi zapowiedź wypełnienia
obietnicy Zbawienia. Z ust anioła
Maryja dowiaduje się, że spotkała ją
łaska Boża. Przez działanie Ducha



Świętego pocznie syna, który będzie
nazwany Synem Bożym. Zbawi swój
lud i wstąpi na tron Dawida, a jego
królestwo nie będzie miało końca
(por. Łk 1, 26-33). Jest to uroczystość
Wcielenia: wieczny Syn Ojca wchodzi
do historii, staje się człowiekiem w
ciele Maryi, pokornej dziewczyny z
ludu Izraela. Od tamtej pory „historia
to nie zwyczajne następowanie po
sobie wieków, lat i dni, lecz czas
obecności, która jej nadaje pełnię
znaczenia i otwiera ją na
niezawodną nadzieję"[4].

Prawdopodobnie już w IV wieku
obchodzono to święto w Palestynie,
ponieważ w owym czasie wzniesiono
bazylikę w Nazarecie, w miejscu,
gdzie według Tradycji znajdował się
dom Maryi. Ten ślad maryjny jest
widoczny w nazwie, którą to
wspomnienie otrzymało:
Zwiastowanie Najświętszej Maryi
Pannie. Bardzo szybko, w ciągu V
wieku, święto upowszechniło się na



chrześcijańskim Wschodzie, żeby
potem rozprzestrzenić się na
Zachodzie. Mamy świadectwa z
drugiej połowy VII wieku, które
potwierdzają jego obchody w
Kościele rzymskim 25 marca pod
wezwaniem Annuntiatio Domini
(Zwiastowania Pańskiego).

Datowanie święta wywodzi się ze
starożytnej tradycji, która
umieszczała stworzenie świata
dokładnie w dniu wiosennego
zrównania dnia z nocą (który od
początku ery chrześcijańskiej
odpowiadał dniu 25 marca w
kalendarzu juliańskim). Zgodnie z
koncepcją doskonałości oznaczającą
dokonanie pełnych cykli, pierwsi
chrześcijanie uważali, że wcielenie
Chrystusa (początek nowego
stworzenia), jego śmierć na krzyżu i
jego przyjście ostateczne na koniec
świata, powinny zostać umieszczone
pod tą samą datą, która w ten sposób
nabierała głębszego znaczenia. Poza



tym dokładne umiejscowienie świąt
Bożego Narodzenia w kalendarzu –
dziewięć miesięcy później po
Zwiastowaniu – wydaje się mieć swój
początek w tym pierwotnym
datowaniu.

Teksty mszy i liturgii godzin tej
uroczystości skupiają się na
kontemplacji Słowa, które stało się
ciałem. Werset Psalmu 39 [40]
przywołany w antyfonie na wejście,
w psalmie responsoryjnym i w
drugim czytaniu jest nicią
przewodnią całej uroczystości: Jest
moją radością, mój Boże, czynić
Twoją wolę (Ps 40 [39], 9). Jezus
wciela się przez posłuszeństwo woli
swojego Ojca. Maryja również jest
posłuszna Bogu. Początkowo jest
zmieszana, ale nie sprzeciwia się: nie
wątpi w słowo anioła. Poruszona
przez wiarę, mówi tak woli Bożej.
„Poprzez pochylenie się Boga
najczystsze serce Maryi jawi się
niejako przemienione świętością. (…)



Pokora Najświętszej Maryi Panny jest
owocem niezmierzonej głębi łaski,
która przyjmuje kształt przez
wcielenie drugiej Osoby Trójcy
Przenajświętszej w łonie
niepokalanie poczętej, zawsze
dziewiczej Matki” [5].

Uroczystość Najświętszej Trójcy

W pierwszą niedzielę po Zesłaniu
Ducha Świętego Kościół obchodzi
uroczystość Najświętszej Trójcy. Tego
dnia sławimy Ojca, Syna i Ducha
Świętego, Boga jedynego w trzech
Osobach: „wyznając prawdziwe i
wiekuiste Bóstwo, wielbimy
odrębność Osób, jedność w istocie i
równość w majestacie”[6]. „Wiele
razy już wam powtarzałem, że w
naszej duszy w stanie łaski przebywa
Bóg i dlatego wszyscy jesteśmy
bezpośrednio z Nim złączeni. Czyż
nie jest zachwycająca ta cudowna,
Boża rzeczywistość? Czuwa nad
nami nie tylko Wielki Nieznajomy,



ale cała Trójca – Ojciec, Syn i Duch
Święty. Szkoda, że my chrześcijanie
tak często zapominamy, że
zamieszkuje w nas Najświętsza
Trójca. Radzę wam praktykować
zwyczaj szukania Boga w
najgłębszych tajnikach waszego
serca. Na tym polega życie
wewnętrzne.”[7]

Chociaż to święto było wprowadzone
do kalendarza rzymskiego w połowie
XIV wieku, jego początki sięgają
czasów Ojców Kościoła. Już święty
Leon Wielki miał zwyczaj rozwijać
doktrynę tajemnicy trynitarnej
podczas okresu Pięćdziesiątnicy.
Niektóre wyrażenia z jego nauczania
pojawią się później zebrane w
prefacji niedzielnej mszy w oktawie
Pięćdziesiątnicy. Następnie, w
okresie panowania Franków, zostaje
ułożona msza o Najświętszej Trójcy,
która będzie znana bardzo wcześnie
i rozpowszechniana na całym
Zachodzie, prawdopodobnie jako



sposób, żeby nauczać wytrwale
chrześcijański lud prawdziwej wiary
w Boga.

Niemniej, Kościół rzymski nie ustalił
specjalnego święta w kalendarzu dla
Najświętszej Trójcy, ponieważ
inwokacje do jedynego i trójjedynego
Boga i doksologie dają jej już
centralne miejsce w liturgii. Nie
oznaczało to jednak, że niektóre
diecezje i wspólnoty monastyczne
nie obchodziły co roku liturgicznego
święta Najświętszej Trójcy, choć data
obchodów nie była jednakowa.
Ostatecznie to papież Jan XXII w 1334
roku wprowadził do kalendarza
rzymskiego święto Najświętszej
Trójcy, przypadające na niedzielę po
Zesłaniu Ducha Świętego. Natomiast
Kościół wschodni nie ustanowił
specjalnego święta, ale poświęcił
większą część pieśni niedzieli
Zesłania Ducha Świętego
kontemplowaniu tajemnicy
trynitarnej.



Uroczystość Najświętszego Ciała i
Krwi Chrystusa

Uroczystość Najświętszego Ciała i
Krwi Chrystusa (Boże Ciało) zrodziła
się w średniowieczu jako owoc
pobożności eucharystycznej i na
potwierdzenie dogmatu po trzech
różnych kontrowersjach
teologicznych. Święto obchodzono po
raz pierwszy w Liége w 1247 roku na
prośbę św. Juliany de Mont-Cornillon,
zakonnicy, która poświęciła dużą
część swojego życia promowaniu
nabożeństwa do Najświętszego
Sakramentu. W 1264 roku papież
Urban IV poruszony cudem
eucharystycznym z Bolseny –
upamiętnionym budową
monumentalnej katedry w Orvieto,
będącą jakby wielkim relikwiarzem –
ustanowił na cześć Najświętszego
Sakramentu uroczystość o
powszechnym charakterze,
przypadającą w czwartek po oktawie
Pięćdziesiątnicy.



Bulla papieska ustanawiająca święto
zawierała w załączniku teksty mszy i
świętego oficjum ułożone, według
tradycji, przez św. Tomasza z
Akwinu. Antyfona O sacrum
convivium w zachwycający sposób
streszcza wiarę Kościoła – misterium
fidei: „O Święta Uczto, na której
przyjmujemy Chrystusa, odnawiamy
pamięć Jego Męki, duszę napełniamy
łaską i otrzymujemy zadatek
przyszłej chwały”[8]. "Dziś każdy z
nas – powiedział papież Franciszek
podczas tej uroczystości – może
zapytać siebie: a ja? Gdzie chcę jeść?
Przy jakim stole chcę się żywić? Przy
stole Pana? Czy marzy mi się
jedzenie smakowitych potraw, ale w
niewoli? Ponadto, każdy z nas może
zapytać siebie: jaka jest moja
pamięć? Czy jest to pamięć o Panu,
który mnie zbawia, czy pamięć o
czosnku i cebuli z niewoli? Jaką
pamięcią zaspokajam głód mojej
duszy?"[9].



Ponieważ to święto obraca się wokół
adoracji Najświętszego Sakramentu i
wiary w rzeczywistą obecność
Chrystusa pod postaciami
eucharystycznymi, okazuje się
logicznym, że już w XIV wieku
powstał zwyczaj towarzyszenia Panu
w sakramencie na ulicach miast.
Wcześniej Najświętszy Sakrament był
niesiony na przedzie procesji z
palmami w Niedzielę Palmową lub
był przenoszony uroczyście w
poranek Wielkanocy z grobu
Pańskiego do głównego
tabernakulum świątyni. Procesja
Bożego Ciała jako taka zostanie
ostatecznie przyjęta w Rzymie w XV
wieku. Możemy dziękować Bogu, bo
w ostatnich latach jesteśmy
świadkami rozkwitu tego
nabożeństwa, także w miejscach, w
których przez wieki nie było
praktykowane. Być może towarzyszy
nam pragnienie podobne do tego
jakiego doświadczył św. Josemaría w
uroczystość Bożego Ciała w 1971



roku: “Tego poranka podczas
odprawiania mszy świętej
powiedziałem z zastanowieniem
Jezusowi: towarzyszę Ci we
wszystkich procesjach na całym
świecie, przy każdym Tabernakulum,
gdzie jesteś czczony i we wszystkich
miejscach, gdzie Ci tej czci
odmawiają”[10].

José Luis Gutiérrez

Tłum. Agnieszka Góralczyk

[1] Św. Augustyn, Kazanie 223 D (PL 
Supplementum 2, 717-718).

[2] Benedykt XVI, Homilia, 31-V-2009.

[3] Św. Josemaría, Różaniec święty,
Czwarta tajemnica radosna.

[4] Benedykt XVI, Audiencja, 12 XII
2012 r.



[5] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
nr 96.

[6] Mszał Rzymski, Prefacja z mszy
na uroczystość Najświętszej Trójcy.

[7] Św. Josemaría, Apuntes de la
predicación, 8 XII 1972 r.

[8] Antyfona przedMagnificat,
Liturgia Godzin, II nieszpory przed
uroczystością Bożego Ciała.

[9] Papież Franciszek, Homila, 19 VI
2014 r.

[10] J. Echevarría, Wspomnienie o
świętym Josemaríi Escrivie –
założycielu Opus Dei, Wyd. MIC, 2006.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/uroczystosci-i-swieta-panskie-

w-okresie-zwyklym-i/ (13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/uroczystosci-i-swieta-panskie-w-okresie-zwyklym-i/
https://opusdei.org/pl-pl/article/uroczystosci-i-swieta-panskie-w-okresie-zwyklym-i/
https://opusdei.org/pl-pl/article/uroczystosci-i-swieta-panskie-w-okresie-zwyklym-i/

	Uroczystości i święta Pańskie w Okresie Zwykłym (I)

