
opusdei.org

Uprawniona
autonomia spraw
doczesnych

Artykuł opublikowany w
czasopiśmie „Romana” , nr 15,
autorstwa prof. Elisabeth
Reinhardt, z Wydziału
Teologicznego Uniwersytetu
Nawarry.

04-05-2021

Tekst Gaudium et spes

W rozdziale poświęconym ludzkiej
działalności w świecie Konstytucji
duszpasterskiej Gaudium et spes



Soboru Watykańskiego II, znajduje
się akapit (n. 36) zatytułowany
«Słuszna autonomia rzeczy
ziemskich». Takie sformułowanie
budzi zaciekawienie, ponieważ
wypływa z niego pytanie i
zaniepokojenie: jaka powinna być
relacja pomiędzy rzeczami
ziemskimi z rzeczywistością
nadprzyrodzoną? Istnieje taka
autonomia, która nie byłaby słuszna?

Rzeczywiście, początek tego akapitu
zwraca uwagę na obawę ludzi
naszych czasów, «aby ze ściślejszego
połączenia ludzkiej aktywności z
religią nie wynikły trudności dla
autonomii ludzi, społeczeństw czy
nauk». To realny problem, mający
korzenie w domniemanym
antagonizmie pomiędzy rozumem i
wiarą, nauką i religią, Kościołem i
społeczeństwem obywatelskim,
stanem obywatela i chrześcijanina…
Ci, którzy podzielają tę obawę widzą
oczywiście działalność ludzką



(zamkniętą w sobie) i religię (wraz z
nieodłączną działalnością sakralną)
jako rzeczywistości całkowicie
oddzielone od siebie, jako dwie siły w
ciągłej walce, które starają się nie
oddawać pola jedna drugiej.
Wprowadzając ten temat Sobór
dotyka –mimo tego, że nie nazywa
tego wprost– rany laicyzmu, otwartej
i bardzo rozpowszechnionej we
współczesnym społeczeństwie,
podobnie jak w innym miejscu tego
samego dokumentu: «Rozłam między
wiarą wyznawaną a życiem
codziennym, występujący u wielu,
trzeba zaliczyć do ważniejszych
błędów naszych czasów»[1]. W
chwili postawienia tego problemu,
Sobór wyraża się w sposób
pozytywny: autonomia rzeczy
ziemskich to sprawiedliwy,
uprawniony wymóg, zawsze, kiedy
rozumiemy przez to wyrażenie „że
rzeczy stworzone i społeczności
ludzkie cieszą się własnymi prawami
i wartościami, które człowiek ma



stopniowo poznawać, przyjmować i
porządkować”[2]. Następujące
wyjaśnienie, tłumaczy, że słuszność
tej autonomii nie opiera się na
czynnikach socjologicznych, ani na
żądaniach ze strony współczesnego
świata, tylko że posiada podstawę
ontologiczną: opiera się na samej
rzeczywistości stworzenia, i Sobór
nie wątpi, aby stwierdzić, że jest
„wolą Stwórcy”.

Aby właściwie zrozumieć tę
autonomię, staje się jasne, że należy
oprzeć się na prawdzie o stworzeniu,
ze wszystkim tym, co niesie ona ze
sobą. Także sam tekst soborowy
odsyła do dogmatu o stworzeniu, tak
jak był ogłoszony przez Sobór
Watykański I[3]. Następnie prowadzi
wywód posługując się terminami
metafizycznymi: «Wszystkie rzeczy
bowiem z samego faktu, że są
stworzone, mają własną trwałość,
prawdziwość, dobroć i równocześnie
własne prawa i porządek, które



człowiek winien uszanować,
uznawszy właściwe metody
poszczególnych nauk czy sztuk»[4].
Tekst łaciński jest jeszcze bardziej
precyzyjny, warto więc zatrzymać się
nad każdym z użytych słów:

– firmitas, która określa byt,
uczestniczący analogicznie, co jest
właściwe każdej rzeczy i udziela jej
spójności, ale jednocześnie jest
zależny od działania stwórczego i
podtrzymującego w bycie
właściwemu Bogu; w związku z tym
przygodność, a zarazem trwałość.
Można zauważyć tu także
odniesienie do jedności konkretnego
istnienia, która wypływa z jego bytu.

– veritas, która wskazuje w tym
tekście prawdę „ontologiczną”, jako
konkretny wyraz boskiego projektu
w tym co Bóg zna i chce, aby istniało.

– bonitas, kolejny z
transcendentaliów, który wyraża
dobro całego stworzenia, prawda



objawiona[5] i ogłoszona przez
Magisterium[6].

– Własna spójność ontologiczna
każdego stworzenia posiada wymiar
dynamiczny: własną przyczynowość,
wewnątrz porządku całego
stworzenia («propriis legibus ac
ordine»), która opiera się na bycie i
naturze stworzeń.

Człowiek, w swojej działalności
wobec pozostałych rzeczy
stworzonych, powinien odkryć i
uszanować porządek ustanowiony
przez Boga, według czterech
aspektów uprzednio podkreślonych:

– zgodnie z bytem rzeczy, jako
obdarzonych własną firmitas,
wiedząc, że nie posiada panowania
nad ich bytem, ponieważ to nie on
powołał je do istnienia, jak również
nie jest przyczyną istnienia jakie ma
on sam.



– zgodnie z prawdą rzeczy, szanując
ich natury, których nie ustanowił on,
podobnie jak on sam nie jest
autorem natury ludzkiej. Jest to
wyzwanie dla uczciwości
intelektualnej pracy naukowej:
badać według prawdy, zgodnie z
właściwą metodą, wobec tego czym
rzeczy są, działać według prawdy –
jeśli odnosimy się do
przekształcającej działalności
człowieka w świecie– i postępować 
według prawdy we własnym życiu.

– zgodnie z pięknem rzeczy, które ma
swoje źródło w akcie stwórczym,
którego człowiek nie może niszczyć,
źle używając tych rzeczy i źle
obchodząc się z samym sobą.

– zgodnie z porządkiem celów
ustanowionym przez Boga, który
prowadzi całe stworzenie do swojego
ostatecznego celu.

Te dwa ostatnie aspekty stanowią
wyzwanie dla etycznej uczciwości



człowieka w użytkowaniu rzeczy
stworzonych i we własnym
zachowaniu, to znaczy zachowaniu
zgodnym z porządkiem i prawem
zapisanym przez Boga w całym
stworzeniu: «prawo Boże, wieczne,
obiektywne i uniwersalne, który Bóg,
wedle planu mądrości i miłości
swojej, porządkuje, kieruje i rządzi
całym światem i losami wspólnoty
ludzkiej»[7]. Jeśli człowiek postępuje
właśnie w taki sposób, prowadząc
swoją działalność w świecie, nie
odnajdzie żadnych przeszkód ze
strony wiary, ponieważ porusza się
w obrębie pewnej jedności: nie może
istnieć przeciwstawność pomiędzy
pracą człowieka wobec rzeczy
doczesnych (które Sobór nazywa res
profanæ) i rzeczywistością wiary (res
fidei), ponieważ obydwa porządki
mają swój początek w tym samym i
jedynym Bogu[8].

Jak ma się do tego wszystkiego
ustosunkować osoba niewierząca?



Jest to częsty zarzut ze strony
zwolenników rozdzielenia
rzeczywistości ziemskich i wiary:
wydaje im się, że ten kto uważa się
za niewierzącego nie musi szanować
granic o „sakralnym” pochodzeniu.
Po wyjaśnieniu, że nie ma
sprzeczności między
rzeczywistościami ziemskimi i
związanymi z wiarą, Sobór wychodzi
naprzeciw temu zarzutowi, odsyłając
do porządku naturalnego:

«Owszem, kto pokornie i wytrwale
usiłuje zbadać tajniki rzeczy,
prowadzony jest niejako, choć
nieświadomie, ręką Boga, który
wszystko utrzymując sprawia, że
rzeczy są tym, czym są»[9].

Wyrażenie «pokornie i wytrwale»
wydaje się wskazywać na to, co jest
podstawowe w każdej rzeczy: jej byt,
prawdę, piękno i porządek (w
ostateczności, wieczne prawo, które
człowiek o dobrze ukształtowanym



sumieniu poznaje jako prawo
naturalne): pokora, jako postawa
przyjęcia rzeczywistości takiej, jaką
jest nam „dana” i stały wysiłek –
wytrwałość– aż do odnalezienia
odpowiedzi, wobec tego co „ukryte”
we wszystkich rzeczach.

Ludzka działalność, która posiada te
cechy, otrzymuje Bożą pomoc i w
pewien sposób „dotyka” jego mocy i
mądrości, nawet, gdy nie ma
wyraźnego poznania Stwórcy ze
strony tego, który podejmuje to
zadanie. Dzieje się to z powodów
nieuniknionych, dotyczących
porządku metafizycznego, jak
stwierdza tekst soborowy: odkrywa,
że Bóg prowadzi go w swojej pracy i
właśnie dlatego, kieruje się drogą ku
prawdzie, ponieważ Bóg jest
podstawą prawdy o rzeczach i
prowadzi je do ostatecznego celu.
Tekst łaciński wyraża to z większą
jasnością: facit ut sint id quod sunt.



Sobór z pełną szczerością stwierdza,
że czasami zaistniały pewne godne
ubolewania postawy także między
samymi chrześcijanami w związku z
błędnym zrozumieniem i brakiem
poszanowania godziwej autonomii
pracy naukowej, «które wywoławszy
waśnie i spory doprowadziły umysły
wielu do przeciwstawienia wiary i
wiedzy». W przypisie do tekstu
soborowego wskazany jest
przypadek Galileusza[10], który
czasami przywołuje się jako
precedens, aby odrzucić wskazania
etyczne Magisterium w materii
naukowej, która odnosi się do wiary
lub moralności. Sobór, ponad
polemiką i dyskusjami, jasno określa
zasady i ostrzega wszystkich –także
samych chrześcijan– przed
niebezpieczeństwem, jakie
oznaczałoby niepostępowanie
zgodnie z nimi.

Ale wyrażenie „autonomia spraw
doczesnych” jest czasami rozumiane



w innym sensie, i wtedy nie
zasługuje na uprawnioną obecność w
działalności badawczej i
przekształcającej człowieka: «jeśli
słowom "autonomia rzeczy
doczesnych" nadaje się takie
znaczenie, że rzeczy stworzone nie
zależą od Boga, a człowiek może ich
używać bez odnoszenia ich do Boga,
to każdy uznający Boga wyczuwa, jak
fałszywymi są tego rodzaju
zapatrywania. Stworzenie bowiem
bez Stworzyciela zanika. Zresztą
wszyscy wierzący, jakąkolwiek
wyznawaliby religię, zawsze w
mowie stworzeń słyszeli głos i
objawienie Stwórcy. Co więcej, samo
stworzenie zapada w mroki przez
zapomnienie o Bogu»[11].

Rozłam –pomiędzy światem i
Bogiem– o którym tutaj się mówi,
rodzi się oczywiście we wnętrzu
człowieka i może płynąć z różnych
błędnych postaw:



– z ateizmu, który bezpośrednio
zaprzecza istnieniu Boga;

– z agnostycyzmu, który nie widzi
drogi do poznania Boga i obywa się
bez Niego;

– z ateizmu praktycznego, który nie
podejmuje „problemu Boga”, w
związku z całkowitym zasłonięciem
dalszego horyzontu przez rzeczy
doczesne;

– i z pewnej postawy laicystycznej,
bardzo rozpowszechnionej, która nie
posuwając się do zaprzeczenia Boga
ani obejścia się bez Niego, umieszcza
go w ograniczonej zamkniętej strefie,
w taki sposób, że wszystkie rzeczy
związane z religią są uważane za coś
obcego, co nie powinno w żaden
sposób wkraczać w doczesne
działania. Nie chodzi tutaj zwykle o
pełną niezależność od Boga, tak
jakby nie był Stworzycielem
wszechświata, tylko o pewną



niezależność praktyczną, na
poziomie ludzkiego działania.

Z tych postaw rodzi się domniemane
przeciwieństwo pomiędzy wiarą i
nauką, religią i społeczeństwem,
prawem Bożym i prawem ludzkim…,
i to co najgorsze dla samego
człowieka i jego działania w świecie:
traci światło, którego potrzebuje, aby
zgłębić „tajemnice” rzeczywistości –
ponieważ «samo stworzenie zapada
w mroki przez zapomnienie o
Bogu»–, nie osiąga zrozumienia
wszechświata ponieważ nie słyszy
«w mowie stworzeń (…) głosu i
objawienia Stwórcy», źle rozumie i w
związku z tym „źle używa” rzeczy
stworzonych. Właśnie wtedy traci
panowanie nad tymi rzeczami, które
ze swej natury są od niego niższe a
także panowanie nad samym sobą, i
doświadcza –chociaż może tego nie
przyznawać– że stworzenie obraca
się przeciwko niemu. Rozwój
historyczny i kulturalny jest chciany



przez Boga, ale jedynie wtedy jest
sprawiedliwy, jeśli spełnia jeden
warunek: jeśli człowiek uzna Boga
jako Stworzyciela i Pana i
ukierunkuje swoją aktywność ku
Bożej chwale, celowi
wszechświata[12].

Jeśli n. 36 tekstu soborowego wyraża
w szerokim znaczeniu –mówiąc o
wszystkich wierzących w Boga i tych,
którzy go szukają, nie znając go
jeszcze–, następnie bada –w świetle
Objawienia– zniekształcenie
aktywności ludzkiej: jego powodem
jest grzech. W ten sposób, postęp z
jednej strony pomaga człowiekowi, a
z drugiej, stanowi dla niego wielką
pokusę, «jeżeli bowiem zburzy się
hierarchię wartości i pomiesza się
dobro ze złem, poszczególni ludzie i
ich grupy zwrócą uwagę na własne
sprawy, a nie na sprawy innych. Na
skutek tego świat już nie przedstawia
pola prawdziwego braterstwa, skoro
wzmożona potęga człowieka grozi



zagładą samemu rodzajowi
ludzkiemu»[13]. Tekst pośrednio
odnosi się do rozłamu jaki pociąga za
sobą grzech: człowiek przekraczając
porządek ustanowiony przez Boga,
nie tylko oddziela się od Niego, ale
także traci własną jedność
wewnętrzną i sprawia także rozłam
wobec stworzeń niższych od niego,
który utrudnia panowanie nad nimi.
Do tej trudności dochodzą jeszcze
„moce ciemności”, wynik grzechu w
stworzeniach czysto duchowych.

To wszystko prowadzi człowieka do
ciągłej walki i wpływa na niego w
jego aktywności. Jako drogę, aby
zwycięsko wyjść z tej sytuacji, Sobór
wskazuje «że wszelkie
przedsięwzięcia człowiecze
zagrożone co dzień przez pychę i
nieuporządkowaną miłość własną
trzeba oczyszczać przez krzyż
Chrystusowy i Jego
zmartwychwstanie oraz
doprowadzać do doskonałości.



Człowiek bowiem przez Chrystusa
odkupiony i uczyniony w Duchu
Świętym nowym stworzeniem, może
i powinien miłować rzeczy same jako
stworzone przez Boga»[14].

Trochę dalej, ta sama Konstytucja
duszpasterska przedstawia jaka jest
misja Kościoła w świecie
współczesnym i każdego
chrześcijanina, który jest jego
częścią, aby osiągnąć, żeby każda
ludzka aktywność przebiegała
zgodnie z Bożymi planami. Jest to
wezwanie do spójności: «Sobór
upomina chrześcijan, obywateli
obydwu społeczności, aby
przykładali się do wiernego
wypełniania swoich obowiązków
ziemskich, kierując się w tym
duchem Ewangelii»[15]. I wskazuje
na podwójny błąd, który prowadzi do
«rozłamu między wiarą wyznawaną
i życiem codziennym»: zaniedbanie
tego co doczesne, pod pretekstem
podążania do życia wiecznego; albo,



skupienie się na tym co doczesne
jako na czymś obcym wartościom
religijnym, i ograniczenie życia
religijnego do aktów kultu i
wypełniania pewnych obowiązków
moralnych.

Chodzi więc, aby uniknąć
rozdzielenia i na nowo połączyć to co
jest oddzielone, w świetle tajemnicy
Wcielonego Słowa: «Niech więc
raczej cieszą się ci chrześcijanie,
którzy poszli za wzorem Chrystusa,
trudniącego się rzemiosłem, że mogą
wykonywać wszystkie swoje
przedsięwzięcia ziemskie, łącząc
ludzkie wysiłki domowe, zawodowe,
naukowe czy techniczne w jedną
życiową syntezę z dobrami
religijnymi, pod których najwyższym
kierunkiem wszystko układa się na
chwałę Boga»[16]. Poszukiwanie
jedności w życiu osobistym staje się
kluczem, aby własna aktywność i
aktywność innych osób prowadziła
ku celowi ostatecznemu. Tekst



łaciński cytowanego fragmentu,
podkreśla tę życiową syntezę: in
unam synthesim vitalem.

To zadanie należy w sposób
właściwy, chociaż nie wyłączny do
świeckich, powołanych do tego «aby
we wszystkim pośród wspólnoty
ludzkiej byli świadkami
Chrystusa»[17], wypełniając i
szanując wolność w sprawach
pozostawionych wolnej opinii, bez
używania autorytetu Kościoła dla
swoich prywatnych wyborów. W
swojej działalności w świecie
powinni szanować uprawnioną
autonomię spraw ziemskich: «Kiedy
więc działają oni jako obywatele
świeccy, bądź z osobna, bądź
stowarzyszeni, winni zachowywać
nie tylko prawa właściwe każdej
dyscyplinie, lecz także starać się o
zdobycie prawdziwej sprawności na
polu każdej z nich»[18]. Skąd bierze
się ten wysiłek spójności
chrześcijańskiej? Odpowiada Sobór:



«Rzeczą ich należycie uformowanego
sumienia jest starać się o to, aby
prawo Boże było wpisane w życie
państwa ziemskiego»[19].

Nauczanie Jana Pawła II

Temat autonomii rzeczy ziemskich
wielokrotnie pojawia się w
nauczaniu Jana Pawła II, zarówno w
encyklikach, jak i przepowiadaniu i
katechezie przy okazji audiencji
ogólnych. Przy jednej okazji szeroko
skomentował nr 36 Gaudium et spes.
Na przykład w swojej katechezie o
stworzeniu, poświęca całą audiencję
na ten temat, który uznaje za
wewnętrznie powiązany z prawdą o
stworzeniu[20]. Dla niniejszego
opracowania szczególne znaczenie
mają te aspekty, które rzucają nowe
światło na tekst soborowy, owoc bez
wątpienia głębokiej refleksji Jana
Pawła II na temat treści
poszczególnych dokumentów.



Podczas tej audiencji Ojciec Święty
zaznacza podwójny wymiar
stworzenia, w podejściu
celowościowym:

– wymiar „transcendentny” w
stworzeniach, który jest jak
zewnętrzne i całkowicie wolne
ukazanie się wewnętrznej chwały
Boga, która jest także celem całego
stworzenia: «W misterium chwały
wszystkie stworzenia uzyskują
znaczenie transcendentne:
„przezwyciężając” siebie, aby
otworzyć się na Tego, w którym mają
swój początek… i swój cel»[21].

– wymiar „immanentny”, który jest
udoskonalaniem się stworzeń i
pociąga za sobą naukę, technikę,
kulturę, historię…[22]

Problem autonomii rzeczy ziemskich
sytuuje się w wymiarze
immanentnym stworzenia,
nieodłącznym od jego wymiaru
transcendentnego.



Jan Paweł II przywiązuje szczególną
wagę do faktu, że Sobór ukazuje ten
temat w kontekście stworzenia, które
nie jest jedynie prawdą wiary,
objawioną w Starym i Nowym
Testamencie, ale także jest prawdą,
która łączy wszystkich wierzących w
Boga, to znaczy, wszystkich, którzy –
jak mówi Gaudium et spes w n. 36–
«zawsze w mowie stworzeń słyszeli
głos i objawienie Stwórcy». Ta
prawda, chociaż w pełni ukazana w
Objawieniu, jest dostępna sama
przez się przez ludzki rozum.
Sformułowania, których używa tekst
soborowy, zaznacza Jan Paweł II,
wskazują –przynajmniej pośrednio–
«że świat stworzeń potrzebuje
ostatecznego Celu i pierwszej
Przyczyny. Z powodu własnej natury
byty przygodne, potrzebują, aby
istnieć, oparcia w Absolucie (Bycie
koniecznym), który jest Istnieniem
samym z siebie (Esse subsistens).
Świat przygodny i ulotny zanika bez
Stworzyciela[23].



W swojej katechezie o opatrzności
Bożej zajmuje się tym tematem z
innego punktu widzenia i podkreśla
w sposób szczególny rolę człowieka
w porządku stworzenia. Należy
zacząć od fundamentu, że «wszystko
to co zostało stworzone, należy do
Boga, jego Stwórcy i w rezultacie,
zależy od Niego. W pewnym sensie,
każde ze stworzeń jest bardziej
„Boga”, niż „samego siebie”. Należy
w pierwszej kolejności do Boga i
następnie, do „samego siebie”.
Należy do niego w sposób tak głęboki
i całkowity, że absolutnie przerasta
wszystkie analogie ziemskich
związków pomiędzy władzą i
podwładnymi»[24].

Jan Paweł II bierze bardzo mocno
pod uwagę autonomię stworzenia i
rolę człowieka, ale «według wiary
katolickiej, właściwością
transcendentnej Mądrości Stwórcy
jest uobecnienie Boga w świecie w
jego Opatrzności, a jednocześnie,



świat posiada tę “autonomię”, o
której mówi Sobór Watykański
II»[25].

Komentując Mdr 8,1 –na temat
działania Boga, który rządzi
wszechświatem suaviter et fortiter–,
odrzuca wszelką możliwą
niezgodność pomiędzy autonomią
stworzenia i opatrznością Bożą:
«Boża Opatrzność ukazuje się
właśnie w tej „autonomii rzeczy
stworzonych”, ponieważ objawia się
zarówno jako siła jak i jako „słodycz”
właściwa Bogu. W niej potwierdza
się, że Opatrzność Stwórcy jako
transcendentna Mądrość,
pozostająca dla nas zawsze
tajemnicą, obejmuje wszystko („sięga
potężnie od krańca do krańca”),
urzeczywistnia się w swojej mocy
stwórczej i porządkującej sile
(fortiter) we wszystkim, a jednak
pozostawiając nienaruszone zadanie
stworzeń jako przyczyn wtórnych,
immanentnych, w dynamizmie



kształtowania się i rozwoju świata,
jak można odczytać z owego suaviter
z księgi Mądrości»[26].

Wedle tego porządku, człowiek
posiada specjalną pozycję i zadanie,
zgodnie z naturą daną mu przez
Boga: «W tym co dotyczy
wewnętrznego kształtowania się
świata, człowiek zajmuje więc, od
początku i zgodnie z pierwotnym
zamysłem, jako stworzony na obraz i
podobieństwo Boga, miejsce
całkowicie szczególne. Według księgi
Rodzaju, został stworzony, aby
„panował” i „czynił sobie ziemię
poddaną”. Uczestnicząc jako podmiot
rozumny i wolny, ale jednak jako
stworzenie, w panowaniu
Stworzyciela nad światem, człowiek
staje się w pewnej mierze
„opatrznością” dla samego siebie,
według pięknego określenia Świętego
Tomasza (S.Th. I, q. 22, a. 2 ad 4). Ale
z tego samego powodu spada na
niego od samego początku swoista



odpowiedzialność zarówno wobec
Boga jak i wobec stworzeń,
szczególnie wobec innych ludzi»[27].

Bóg w swoim opatrznościowym
działaniu, zwraca uwagę Jan Paweł
II, nie tylko liczy się z autonomią,
jakiej On sam udzielił stworzeniom,
ale szanuje wolność człowieka w jego
ziemskiej wędrówce: «W człowieku i
z człowiekiem, działanie Opatrzności
osiąga wymiar „historyczny”, w
takim sensie, że podąża rytmem i
dostosowuje się do praw rozwoju
natury ludzkiej, chociaż nadrzędna
transcendencja jej bytu pozostaje
niezmienną i niezmienialną.
Opatrzność jest wieczną obecnością
w historii człowieka: każdego z ludzi
i wspólnot. Historia narodów i całego
rodzaju ludzkiego rozwija się pod
„okiem” Boga i wedle jego
wszechmogącego działania»[28].

Człowiek nie tylko powinien
sprawiedliwie korzystać z



udzielonych mu rzeczy stworzonych,
ale także on sam jest «darem Bożym
dla samego siebie» i dlatego
powinien szanować naturalny i
moralny porządek, który Bóg mu
podarował[29]. Nawet więcej, całe
stworzenie widzialne powinno
zbliżyć się do Boga i skierować ku
ostatecznej pełni. «Prawdziwy
rozwój –to znaczy postęp–do którego
urzeczywistnienia powołany jest
człowiek, nie ma jedynie charakteru
„technicznego”, ale przede
wszystkim, „etyczny”, aby
doprowadzić do pełni w świecie
Królestwo Boże»[30].

W tym kontekście szczególnie
ciekawie rysuje się temat ekologii,
któremu Jan Paweł II nadaje wielką
wagę i który widzi jako problem
etyczny[31]. Nierównowaga
ekologiczna rodzi się z arbitralnego
użytkowania stworzeń, narusza się
porządek, który w sposób naturalny
posiadają rzeczy stworzone i traci się



świadomość „immanentnej
celowości” w dziele stworzenia. Ten
sposób działania wywodzi się z
błędnego rozumienia autonomii
rzeczy ziemskich, które stają się
zagrożeniem dla samego
człowieka[32]. «Człowiek, który
odkrywa swą zdolność
przekształcania i w pewnym sensie
stwarzania świata własną pracą,
zapomina, że zawsze dzieje się to w
oparciu o pierwszy dar, otrzymany
od Boga na początku w postaci
rzeczy przezeń stworzonych.
Człowiek mniema, że samowolnie
może rozporządzać ziemią,
podporządkowując ją bezwzględnie
własnej woli, tak jakby nie miała ona
własnego kształtu i wcześniejszego,
wyznaczonego jej przez Boga,
przeznaczenia, które człowiek,
owszem, może rozwijać, lecz
któremu nie może się
sprzeniewierzać»[33].



Nieuprawnione używanie tej
autonomii dosięga także kwestii
życia i staje się sprawą wielkiej wagi,
jeśli chodzi o życie ludzkie we
wszystkich jego etapach, szczególnie
w tych, kiedy jest ono najbardziej
bezbronne[34]. «Łatwo jest ulec
zaślepieniu chęcią
samowystarczalności w stopniowym
“panowaniu” nad siłami natury, aż
do zapomnienia o Bogu albo
zajmowania jego miejsca. Dziś ta
chęć dociera do wielu środowisk pod
postacią manipulacji biologicznej,
genetycznej, psychologicznej… która,
jeśli nie kieruje się kryteriami prawa
moralnego (i w związku z tym
kieruje się ku królestwu Bożemu)
może przekształcić się w panowanie
człowieka nad człowiekiem, i
doprowadzić do tragicznych
następstw»[35]. „Autonomia”, która
obchodzi się bez Boga –stwierdza
jasno Jan Paweł II– nie tylko jest
nieuprawniona, ale także
bezużyteczna[36].



Jan Paweł II, korzystając ze swojej
szerokiej i głębokiej znajomości
świata współczesnego, docenia
wszystko co w nim pozytywne, ale
jednocześnie jasno zaznacza to,
czego nie można połączyć z planami
Boga, i kieruje ku ostatecznym
rozwiązaniom. «Człowiek, dziś
bardziej niż w żadnej innej epoce,
jest bardzo wrażliwy wobec
wielkości i autonomii w swoim
zadaniu badacza i władcy sił natury.
Jednakże warto zaznaczyć, że istnieje
głęboka przeszkoda w rozwoju i
postępie świata. Jest nim grzech i
zamknięcie jakie on powoduje, to
znaczy przez zło moralne»[37].
Przezwyciężyć zło to jednocześnie
chcieć moralnego postępu człowieka
i dać odpowiedź na kluczowe
wymogi świata „bardziej ludzkiego”.
W tym, mówi Jan Paweł II, królestwo
Boże odnajduje swoją «materię i
znaki czynnej obecności»[38].



Rozwiązanie leży w kontekście
dokonującego się zbawczego planu:
«jeśli wzrost królestwa Bożego nie
utożsamia się z przemianą świata, to
jednak prawdą jest, że królestwo
Boże znajduje się w świecie, a przede
wszystkim w człowieku, który żyje i
pracuje w świecie. Chrześcijanin wie,
że wraz ze swoim zaangażowaniem
w rozwój historii i z pomocą łaski
Bożej współpracuje we wzroście
królestwa, aż do historycznego i
eschatologicznego wypełnienia się
planu Bożej Opatrzności»[39].

Wobec obecnej sytuacji świata –
obojętności wobec religii, ateizmu w
różnych formach i, w sposób
szczególny, sekularyzmu, wraz z
odejściem od chrześcijaństwa
narodów dawnej tradycji
chrześcijańskiej– Jan Paweł II widzi
konieczność realizacji nowej
ewangelizacji, przywrócenia
godności osoby ludzkiej,
rozprzestrzeniania pokoju[40]. W



tym kontekście przypomina
powołanie wiernych świeckich do
świętości poprzez chrzest i że to
poszukiwanie świętości lub „życie
według Ducha” powinno odbywać się
poprzez włączenie w rzeczywistość
doczesną, «i poprzez uczestnictwo w
działalności ziemskiej»[41].

To pociąga za sobą pewne konkretne
wymogi i odpowiednią formację,
które zapobiegną zeświecczeniu i,
jeśli zajdzie taka potrzeba, je uleczą:
«W ich życiu nie może być dwóch
równoległych nurtów: z jednej strony
tak zwanego życia „duchowego” z
jego własnymi wartościami i
wymogami, z drugiej tak zwanego
życia „świeckiego”, obejmującego
rodzinę, pracę, relacje społeczne,
zaangażowanie polityczne i
kulturalne»[42]. Wobec tego
«rozłamu pomiędzy wiarą i życiem,
pomiędzy Ewangelią i kulturą», Jan
Paweł II przypomina wezwanie do
tak zwanej «jedności życia», jakie



czynił Sobór Watykański II w
cytowanym wcześniej tekście[43].

Uświęcanie świata i jedność życia
w dziele św. Josemaríi

Od 2 października 1928 roku stawało
się coraz bardziej słyszalne orędzie,
że wszyscy ludzie są wezwani przez
Boga do świętości poprzez
rzeczywistości ziemskie. Tego dnia,
młody ksiądz –Josemaría Escrivá de
Balaguer– odczuł to z całkowitą
jasnością jako bardzo mocne światło
od Boga. Od tego momentu, wiedząc,
że jest narzędziem na służbę
Odkupienia, poświęcił wszystkie
swoje siły, aby wprowadzić w życie tę
Bożą chęć. W ten sposób założone
zostało Opus Dei, które jeszcze nie
miało nazwy i nie było niczym więcej
niż ziarenkiem, które padło na
dobrze przygotowaną ziemię. Dzięki
bardzo wiernej i hojnej odpowiedzi
Bogu, przezwyciężając liczne i
poważne trudności, to orędzie



powoli otwierało sobie drogę w
Kościele i poza Kościołem, w zasadzie
we wszystkich częściach świata.
Założyciel Opus Dei zmarł w Rzymie
26 czerwca 1975 roku, w opinii
świętości i został kanonizowany
przez Jana Pawła II w Rzymie, 6
października 2002 roku. Jak mówi
Dekret, który ogłosił heroiczność jego
cnót, «Dzięki bardzo żywemu
odczuwaniu misterium Słowa
Wcielonego, prałat Escrivá de
Balaguer zrozumiał, że w sercu
człowieka odrodzonego w
Chrystusie, cała tkanka
rzeczywistości ludzkich, przenika się
z ekonomią życia nadprzyrodzonego,
przemieniając się w ten sposób w
miejsce i środek uświęcenia»[44].

Święty Josemaría Escrivá de
Balaguer nie stawiał problemu
uprawnionej autonomii spraw
doczesnych, w związku z głębokim
rozumieniem prawdy o stworzeniu i
misterium Chrystusa, chociaż



dostrzegał –już w 1951 r. – trudności,
które pojawiają się wokół tego
tematu: «Z nużącą monotonią
niektórzy starają się wskrzesić
domniemaną niezgodność między
wiarą a nauką, między ludzkim
rozumem a Objawieniem Bożym.
Owa niezgodność może pojawić się
jedynie wówczas –i to pozornie–
kiedy nie rozumie się prawdziwych
uwarunkowań problemu»[45].

Problem przestaje nim być, rozłam
znika, jeżeli dobrze rozumie się
zasięg porządku przyrodzonego
(naturalnego) i nadprzyrodzonego,
jeżeli dobrze układa się poszczególne
elementy tej kwestii: «Skoro świat
wyszedł z rąk Boga, skoro On
stworzył człowieka na swój obraz i
swoje podobieństwo i dał mu iskrę
swego światła, działanie umysłu
powinno –choćby to wymagało
ciężkiej pracy– odkrywać Boży sens,
który już ze swej natury posiadają
wszystkie rzeczy. Dzięki światłu



wiary dostrzegamy natomiast
również ich sens nadprzyrodzony,
wynikający z naszego wyniesienia do
porządku łaski. Obawa przed nauką
jest niedopuszczalna, ponieważ
jakakolwiek praca, jeśli naprawdę
jest naukowa, zmierza ku prawdzie.
A Chrystus powiedział: Ego sum
veritas. Ja jestem prawdą»[46].

W jednej ze swych homilii,
wygłoszonej w 1960 roku, mówił o
dwóch przeciwnych postawach,
które prowadzą do rozłamu
pomiędzy wiarą i życiem –jak później
mówiła Konstytucja Gaudium et spes
w cytowanym wcześniej n. 43–:
«Spotyka się czasami postawy będące
wynikiem niezrozumienia tej
tajemnicy Jezusa. Na przykład ci,
którzy postrzegają chrześcijaństwo
jako zbiór pobożnych praktyk lub
uczynków, nie dostrzegając ich
związku z sytuacjami codziennego
życia, z koniecznością troszczenia się
o potrzeby innych oraz starania się o



zaradzenie niesprawiedliwościom»,
oraz postawa przeciwna, tych, którzy
«wyobrażają sobie, że aby móc być
ludzkimi, trzeba przemilczeć
niektóre centralne aspekty doktryny
chrześcijańskiej, i postępują tak, jak
gdyby życie modlitewne, nieustanne
obcowanie z Bogiem, stanowiło
ucieczkę przed własnymi
obowiązkami i porzucenie
świata»[47].

Dodając «trzeci wymiar», związany z
życiem nadprzyrodzonym[48],
wszystkie rzeczywistości stworzone
nabierają głębszego sensu i zbliżają
do Boga. Święty Josemaría Escrivá
stwierdza w ten sposób, że nie
istnieją «rzeczywistości wyłącznie
świeckie», z góry wykluczając w ten
sposób jakikolwiek rozłam pomiędzy
wiarą i zwyczajnym życiem: «Jeśli
ujmiemy to w sposób głębszy, z
punktu widzenia teologicznego, to
znaczy, jeśli nie ograniczymy się do
klasyfikacji funkcjonalnej, ściśle



mówiąc, nie można powiedzieć, że
istnieją rzeczywistości –dobre,
szlachetne, a nawet obojętne– które
byłyby wyłącznie świeckie, od kiedy
Słowo Boże zamieszkało między
synami ludzkimi, odczuwało głód i
pragnienie, pracowało własnymi
rękami, poznało przyjaźń i
posłuszeństwo, doświadczyło bólu i
śmierci»[49].

Z tego punktu widzenia, uświęcanie
pracy nie jest czymś “nałożonym” na
życie chrześcijańskie, ale wynikiem
poczucia, że jest się dzieckiem
Bożym, i jako takie, naśladowcą
Chrystusa: «To właśnie jest sekretem
świętości, który głoszę od wielu lat:
Bóg wezwał nas wszystkich, byśmy
Go naśladowali – zarówno was jak
mnie; byśmy żyjąc pośród świata – i
jako ludzie z tego świata! – umieli
uczynić Chrystusa naszego Pana
celem wszystkich uczciwych
ludzkich działań»[50]. I w słowach
jednej z homilii wygłoszonej w 1956



roku: «Chcę zawsze mówić o
codziennym, konkretnym życiu: o
uświęceniu pracy, o relacjach
rodzinnych, o przyjaźni. Jeśli tu nie
będziemy chrześcijanami, to gdzie
nimi będziemy?»[51] W homilii
wygłoszonej 8 października 1967
roku, na Kampusie Uniwersytetu
Nawarry –która jest odą o
uświęcaniu rzeczywistości ziemskich
poczynając od środka świata–
wyrażał się w podobnych i równie
dobitnych słowach: «Nie ma innej
drogi, moje dzieci: albo potrafimy
spotkać Pana w naszym codziennym
życiu, albo Go nie spotkamy nigdy.
Dlatego też mogę wam powiedzieć,
że nasze czasy powinny zwrócić
materii i sytuacjom, które wydają się
najbardziej pospolite, ich szlachetny i
prawdziwy sens, oddać je na służbę
Królestwu Bożemu, uduchowić,
czyniąc z nich środek i okazje do
naszego stałego spotkania z Jezusem
Chrystusem»[52].



Stale zachęcał, aby żyć „jednością
życia”, żywą syntezą pracy, modlitwy,
apostolstwa, una synthesis vitalis
(życiową syntezą) którą Konstytucja 
Gaudium et spes zaleca jako środek
na «rozłam między wiarą
wyznawaną a życiem codziennym».
W 1951 roku, założyciel Opus Dei
mówił: «Każda uczciwa praca może
być modlitwą; a wszelka praca, która
jest modlitwą, jest apostolstwem. W
ten sposób dusza umacnia się w
prostej i mocnej jedności życia»[53].
Apostolstwo nie jest “dodatkiem”
tylko wypływa z uświęcania pracy:
«Błędem jest myśleć, że apostolstwo
sprowadza się do dawania
świadectwa poprzez kilka pobożnych
praktyk. Ty i ja jesteśmy
chrześcijanami, ale równocześnie –
nie przestając być nimi ani na chwilę
– jesteśmy obywatelami i
pracownikami o określonych
zadaniach, które musimy wykonać w
przykładny sposób, jeżeli chcemy
uświęcać się»[54].



Aby osiągnąć tę jedność życia,
konieczne jest utrzymanie żywej
wiary, rozpalonej miłością: «Jeżeli
wiara jest słaba, człowiek skłonny
jest do wyobrażania sobie Boga jako
kogoś odległego, kto niewiele
troszczy się o swe dzieci. Myśli on
wtedy o religii jako o czymś
dodatkowym, o czym należy myśleć,
kiedy nie ma już żadnego innego
lekarstwa i spodziewa się, nie
wiadomo dlaczego, spektakularnych
przejawów, niezwykłych wydarzeń.
Kiedy zaś wiara pulsuje w duszy
żywym tętnem, odkrywa się, że drogi
chrześcijanina są drogami
zwyczajnego, codziennego ludzkiego
życia i że owa wielka świętość, której
Bóg od nas żąda, kryje się tu i teraz,
w drobnych sprawach każdego
dnia»[55].

W takim rozumieniu życia
chrześcijańskiego, uprawniona
autonomia rzeczy doczesnych jawi
się jako coś oczywistego. Nie tylko się



ją szanuje, ale miłość do świata jako
dzieła Bożego prowadzi do miłości
także wobec tej autonomii.
Odzwierciedlają ten punkt widzenia
jasne i konkretne wskazówki jakich
zwykł był udzielać założyciel Opus
Dei: «Twoje powołanie
chrześcijańskie wymaga od ciebie,
abyś trwał w Bogu, a jednocześnie
zajmował się sprawami ziemskimi,
posługując się nimi w sposób
obiektywny, zgodnie z ich naturą:
aby je przywrócić Jemu»[56].

Zawsze rozróżniał pomiędzy tym co
ze świata i tym co światowe, a miłość
do Boga i do świata zawsze są
powiązane, jak wyraża ten punkt z
Bruzdy: «Ludzie światowi zabiegają,
ażeby dusze jak najszybciej utraciły
Boga; a potem, aby straciły świat...
Nie kochają tego naszego świata,
wyzyskują go, depcząc innych! –
Obyś ty również nie stał się ofiarą
tego podwójnego
oszustwa!»[57].Narzuca się



porównanie z tym co stwierdza
Konstytucja duszpasterska Gaudium
et spes w n. 36 mówiąc o
nieuprawnionej autonomii, która nie
tylko oddala od Boga, ale czyni także,
że samo stworzenie «zapada w
mroki».

W rzeczywistości, cały rozdział
„Obywatelskość” Bruzdy stanowi
jasną wskazówkę jak powinien
działać obywatel “dwóch miast”, w
taki sposób, aby nie stworzył się
żaden rozłam ani wewnątrz
człowieka w jego działalności pośród
świata, ani na zewnętrz, jako owoc
samego działania, ponieważ «Nie
można oddzielać religii od życia – ani
w myśli, ani w codziennej
rzeczywistości»[58]. Zadaniem
chrześcijanina jest «przyczyniać się
do tego, aby miłość i wolność
Chrystusa przewodziły wszystkim
sferom współczesnego życia:
kulturze, gospodarce, pracy i



wypoczynkowi, życiu rodzinnemu i
społecznemu»[59].

Jeżeli brakuje tego zapału, aby
uświęcić świat, stosunkowo łatwo
wytwarza się fenomen
zeświecczenia, ponieważ wiele
rzeczywistości ziemskich,
pozostawione samymi sobie albo w
rękach niewierzących, stają się
przeszkodami dla życia
nadprzyrodzonego i «stają się jakby
terenem zamkniętym i wrogim
Kościołowi». Dlatego, rozwija myśl
Święty Josemaría Escrivá: «Ty jako
chrześcijanin – badacz, pisarz,
naukowiec, polityk, robotnik... –
masz obowiązek uświęcania tych
rzeczywistości. Pamiętaj, że cały
wszechświat – – pisze Apostoł – jęczy
w bólach rodzenia, oczekując
wyzwolenia dzieci Bożych»[60].

W tym zadaniu chrześcijanina są ze
sobą złączone –nie pomieszane– to co
założyciel Opus Dei nazywa «duszą



prawdziwie kapłańską» i
«mentalnością całkowicie świecką».
W ten sposób pozostaje zachowana
uprawniona autonomia spraw
doczesnych i jednocześnie, w i
poprzez samą działalność
chrześcijanina te rzeczywistości
zostają „uświęcone”. Jeśli z dobrą
intencją uświęcania świata nie
szanuje się tej autonomii spraw
doczesnych, stwarza się warunki
rozwoju klerykalizmu, który
odrzucał założyciel Opus Dei i
przestrzegał przed nim na wiele
sposobów: «Nie chciej ze świata
czynić klasztoru, ponieważ byłby to
nieporządek... Ale nie czyń też z
Kościoła jakiejś doczesnej frakcji,
ponieważ równałoby się to
zdradzie»[61]. Nie lubił mówić o
«katolickich robotnikach, o
katolickich inżynierach, o katolickich
lekarzach itd., jak gdyby chodziło o
jakiś gatunek wewnątrz danego
rodzaju; jak gdyby katolicy tworzyli
jakąś grupkę oddzieloną od innych,



przez co stwarza się wrażenie, że
pomiędzy chrześcijanami i resztą
ludzkości istnieje przepaść»[62].
Wolał mówić o «katolikach, którzy są
robotnikami», «katolikach, którzy są
inżynierami, albo lekarzami», itd.

Inną cechą «mentalności świeckiej» i
szacunku do autonomii rzeczy
ziemskich stanowi miłość do
wolności we wszystkim w całym
szerokim wachlarzu tego, co jest
pozostawione przez Kościół wolnej
opinii. «Jakże smutną rzeczą jest
mentalność autokratyczna i brak
zrozumienia dla wolności
pozostałych obywateli w sprawach,
które Bóg pozostawił osądowi
ludzi»[63]. Albo, jak mówił w roku
1960, jeszcze bardziej obrazowo:
«Byłoby umniejszaniem wiary
sprowadzanie jej do ziemskiej
ideologii i podnoszenie polityczno–
religijnego sztandaru dla potępienia
–nie wiadomo w imię jakiego Bożego
nadania– tych, którzy nie myślą w



ten sam sposób w sprawach, które ze
swej własnej natury mogą mieć
liczne i różne rozwiązania»[64]. W
homilii wygłoszonej na Kampusie
Uniwersytetu Nawarry, przed
tysiącami osób, zachęcał, aby
wszędzie rozpowszechniać
prawdziwą «mentalność świecką» i
syntetycznie wyraził konkluzje z niej
płynące:

«– być uczciwym na tyle, aby
poczuwać się do własnej, osobistej
odpowiedzialności;

–być chrześcijaninem na tyle, żeby
szanować braci w wierze, którzy w
sprawach podlegających dyskusji
sugerują rozwiązania inne od
proponowanych przez nas;

– być katolikiem na tyle, aby nie
posługiwać się Kościołem i nie
mieszać Go do przedsięwzięć
ludzkich»[65].



Jego głębokie osobiste wniknięcie w
tajemnicę Słowa Wcielonego –nie
tylko na poziomie doktryny, ale także
stałej kontemplacji pośród
zwyczajnego życia– doprowadziło go,
niejako przez analogię, do
rozumienia świata wedle
prawdziwego punktu widzenia: w
podobny sposób jak w Chrystusie
natura boska i ludzka –różne, bez
zmieszania, bez zmiany[66]– są
połączone w Osobie Słowa, w świecie
stworzonym to co naturalne
(przyrodzone) prawdziwie różni się
od tego co nadprzyrodzone; nie
powinno się mylić, ani mieszać, ale
to co naturalne –wraz z całym
sprawiedliwym ludzkim działaniem–
jest ukierunkowane ku Odkupieniu
w Chrystusie, aby «umieścić
Chrystusa na szczycie wszelkiej
ziemskiej działalności». Z tego
chrystologicznego punktu widzenia
nie istnieją dla założyciela Opus Dei
rzeczywistości jedynie świeckie –por.
przypis 49–. Jednocześnie nie ma w



takim razie konfliktu “autonomii”
ani niezależności poszczególnych
pól.

Choć w ostateczności, miejscem,
gdzie należy rozwijać tę głęboko
chrześcijańską postawę –którą
należy rozpowszechniać, jak mówiła
Konstytucja duszpasterska Gaudium
et spes w n. 43–, jest wnętrze każdego
człowieka. Wyrażał to święty
Josemaría Escrivá w cytowanej już
homilii, 8 października 1967 roku,
używając obrazu, jakie narzucał sam
kontekst jej wygłoszenia – na
świeżym powietrzu–: «Niebo i
ziemia, dzieci moje, zdają się łączyć
na horyzoncie. Ale tak naprawdę
łączą się one w waszych sercach, gdy
żyjecie uświęcając życie
codzienne»[67].

Badając nauczanie założyciela Opus
Dei na temat autonomii rzeczy
ziemskich i podejmując refleksję nad
praktycznymi rozwiązaniami



zrodzonymi z jego inicjatywy, można
dostrzec bliskość jego nauczania i
nauczania Soboru Watykańskiego II,
patrząc na nie z perspektywy lat.
Stajemy więc przed «proroczym
współbrzmieniem z Soborem
Watykańskim II», jak wyraża to
dekret o cnotach heroicznych
świętego Josemaríi[68].

Elisabeth Reinhardt, Doktor Teologii

[1] SOBÓR WATYKAŃSKI II, Konst.
duszp. Gaudium et spes, n. 43.

[2] Tamże, n. 36.

[3] SOBÓR WATYKAŃSKI I, Konst.
dogm. Dei Filius, c. 1, Dz 1783–1784
(3002–3003).

[4] Gaudium et spes, n. 36.

[5] Por. Gn 1, 31.

https://www.unav.es/ihi/curriculum/reinhardt/


[6] Por. SOBÓR LATERAŃSKI IV, Dz
428 (800).

[7] SOBÓR WATYKAŃSKI II, Dekl. 
Dignitatis humanæ, n. 3.

[8] Gaudium et spes, n. 36.– Tekst
soborowy odnosi do nauczania
Soboru Watykańskiego I, Konst.
dogm. Dei Filius, c. 3, Dz 1785–1786
(3004–3005).

[9] Gaudium et spes, n. 36.

[10] Tamże, przypis 7.

[11] Gaudium et spes, n. 36.

[12] Por. Gaudium et spes, n. 34.

[13] Gaudium et spes, n. 37.

[14] Tamże.

[15] Gaudium et spes, n. 43.

[16] Tamże.

[17] Tamże.



[18] Tamże.

[19] Tamże.

[20] JAN PAWEŁ II, Przemówienie na
audiencji ogólnej, 2 IV 1986.

[21] JAN PAWEŁ II, Przemówienie na
audiencji ogólnej, 12 II 1986.

[22] Por. JAN PAWEŁ II,
Przemówienie na audiencji ogólnej, 2
IV 1986.

[23] Por. Tamże.

[24] JAN PAWEŁ II, Przemówienie na
audiencji ogólnej, 14 V 1986.

[25] Tamże.

[26] Tamże.

[27] Tamże. Por. Przemówienie na
audiencji ogólnej, 21 V 1986.

[28] JAN PAWEŁ II, Przemówienie na
audiencji ogólnej, 21 V 1986.



[29] Por. JAN PAWEŁ II, Enc. 
Centesimus annus, 1 V 1991, n. 38.

[30] JAN PAWEŁ II, Przemówienie na
audiencji ogólnej, 21 V 1986.

[31] Por. JAN PAWEŁ II, Orędzie na
Światowy Dzień Pokoju, 8 XII 1989.

[32] Por. JAN PAWEŁ II,
Przemówienie na audiencji ogólnej, 2
IV 1986.

[33] JAN PAWEŁ II, Enc. Centesimus
annus, n. 37.

[34] Por. JAN PAWEŁ II, Orędzie na
Światowy Dzień Pokoju, 8 XII 1989.

[35] JAN PAWEŁ II, Przemówienie na
audiencji ogólnej, 18 IV 1986.

[36] Por. JAN PAWEŁ II,
Przemówienie na audiencji ogólnej, 2
IV 1986.

[37] JAN PAWEŁ II, Przemówienie na
audiencji ogólnej, 25 VI 1986.



[38] Por. Tamże.

[39] Tamże.

[40] Por. JAN PAWEŁ II, Adhort.
apost. Christifideles laici, 30 XII 1988,
nn. 4–7.

[41] Tamże, n. 17.

[42] Tamże, n. 59.

[43] Por. Gaudium et spes, n. 43.

[44] KONGREGACJA SPRAW
KANONIZACYJNYCH, Dekret o
heroiczności cnót sługi Bożego
Josemaríi Escrivy, założyciela Opus
Dei, 9 IV 1990.

[45] To Chrystus przechodzi, n. 10.

[46] Tamże.

[47] Tamże, n. 98; Por. Przyjaciele
Boga, n. 58.

[48] Por. Droga, n. 279.



[49] To Chrystus przechodzi, n. 112;
Por. n. 120.

[50] Przyjaciele Boga, n. 58.

[51] To Chrystus przechodzi, n. 36.

[52] Rozmowy z prałatem Escrivá, n.
114.

[53] To Chrystus przechodzi, n. 10.

[54] Przyjaciele Boga, n. 61.

[55] Tamże, n. 312.

[56] Bruzda, n. 295; Por. Kuźnia, n.
678.

[57] Bruzda, n. 304.

[58] Tamże, n. 308.

[59] Tamże, n. 302.

[60] Tamże, n. 311.

[61] Tamże, n. 312.



[62] To Chrystus przechodzi, n. 53;
Por. n. 184.

[63] Bruzda, n. 313.

[64] To Chrystus przechodzi, n. 99.

[65] Rozmowy z prałatem Escrivá, n.
117.

[66] Por. SOBÓR CHALCEDOŃSKI, Dz
148 (301–302).

[67] Rozmowy z prałatem Escrivá, n.
116.

[68] Por. KONGREGACJA SPRAW
KANONIZACYJNYCH, Dekret o
heroiczności cnót sługi Bożego
Josemaríi Escrivy, założyciela Opus
Dei, 9 IV 1990.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

https://opusdei.org/pl-pl/article/uprawniona-autonomia-spraw-doczesnych/


pl/article/uprawniona-autonomia-
spraw-doczesnych/ (13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/uprawniona-autonomia-spraw-doczesnych/
https://opusdei.org/pl-pl/article/uprawniona-autonomia-spraw-doczesnych/

	Uprawniona autonomia spraw doczesnych

