
opusdei.org

Umysł wszechświata

Polskie wydanie książki ks.
prof. Mariano Artigasa zostanie
zaprezentowane 4 grudnia w
Bibliotece Uniwersytetu
Warszawskiego.

27-11-2017

Więcej informacji o prezentacji
polskiego wydania:pdf

Ks. prof. Mariano Artigas (1938-2006)
wykładał na Uniwersytecie Navarry.
Odwiedził Polskę w lutym 1993 r.
Przyjaźnił się z śp. abp. Józefem
Życińskim, który na kilka miesięcy

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Umysl%20wszechswiata%20PLAKAT%20220171127-150804.pdf
https://pl.wikipedia.org/wiki/Mariano_Artigas


przed śmiercią podjął pierwszy
kroki, aby przetłumaczyć "Umysł
wszechświata". Po wielu latach cel
został osiągnięty. Publikujemy prolog
do książki napisany przez kard.
Paula Pouparda, Przewodniczącego
Papieskiej Rady ds. Kultury.

Jednym z ważniejszych wyzwań, z
którym ludzkość powinna się
zmierzyć u progu nowego tysiąclecia
jest pokonanie rzekomego konfliktu
między nauką a religią, aby osiągnąć
nowy stan owocnego dialogu i
współpracy między nimi. Kluczowe
do realizacji tego zadania jest
odnalezienie wspólnej podstawy dla
nauki i religii oraz analiza w jaki
sposób mogą wzajemnie uzupełniać
się dla dobra całej ludzkości. Jak
wyraził to papież Jan Paweł II,
jednym z głównych zadań kultury
naszego czasu jest „integracja wiedzy



w sensie syntezy, w której niezwykła
całość wiedzy naukowej będzie
mogła odnaleźć swoje znaczenie w
ramach integralnej wizji człowieka i
wszechświata, to znaczy w ordo
rerum”[1].

Religia i nauka wzajemnie wiążą się
ze sobą jako dwa bardzo różne, ale
bardzo ważne czynniki naszej
kultury. Każda z nich miała i nadal
posiada decydujący wpływ na rozwój
ludzkiej cywilizacji. W obecnym
czasie, aby wspierać pragnienie
świata bardziej ludzkiego i
pokojowego wymaga się większego
jeszcze zaangażowania w stronę
jedności. Ale jedność to nie
homogeniczność: zarówno religia jak
i nauka powinny zachować swoją
autonomię i odmienne cechy. To, co
jest oczekiwane to nie ich
utożsamienie, lecz ten rodzaj
jedności bazujący na konstruktywnej
i dynamicznej wymianie, który
szanowałby odmienność i



integralność każdego elementu
indywidualnego[2].

Dialog między nauką a religią
szczęśliwie napotyka dziś na
kontekst kulturowy, który może być
uznany za sprzyjający w wielu
aspektach. Współcześnie kulturowy
mit o rzekomej sprzeczności
pomiędzy kosmowizjami naukową a
religijną powoli zanika. Tak jak
zauważał Vaclav Havel, prezydent
Czech, staje się stopniowo coraz
bardziej świadomi tego, że „wierze”
nowoczesności – charakteryzowanej
przez pryzmat czysto naukowej
relacji ze światem – brakuje czegoś,
co jest istotne dla osiągnięcia
wewnętrznego aspektu
rzeczywistości i aby stać się źródłem
integracji i znaczenia. Żyjemy w
kontekście kryzysu paradygmatu
kulturowego. Nauka coraz bardziej
uświadamia sobie swoje własne
ograniczenia i konieczność oparcia o
fundamenty, ale jednocześnie rzuca



wyzwanie religii, wymagając od niej
większego rygoru w przedstawianiu
jej przesłania duchowego. To
wyzwanie jest zbawiennym
wezwaniem do większej powagi ze
strony religii. W ten sposób nauka i
religia są wezwane do poważnej
refleksji filozoficznej i
epistemologicznej oraz do
budowania solidnych mostów, które
umożliwią wzajemne słuchanie i
ubogacanie się[3].

Charakterystyczna dla nauki służba
prawdzie jest całkowicie zgodna ze
służbą Prawdzie, która cechuje
religię. Autonomia zdobyta przez
naukę w nowożytnej kulturze jest
całkowicie uzasadniona przez
wymogi metod eksperymentalnych.
Ale ta autonomia ma powód swego
istnienia – poszukiwanie prawdy. I
cel – służba ludzkości. W ten sposób
nauka może odkryć swą bliskość z
innymi drogami w zbliżaniu się do
prawdy, a w szczególności z tymi,



którzy poszukują prawdy o
znaczeniu ludzkiego życia. Nauce
bez religii byłoby trudniej pozostać
wiernym własnemu zadaniu służenia
ludzkości, ponieważ łatwo mogłaby
zostać zredukowana do zbioru teorii,
które byłyby szanowane jedynie ze
względu na swą utylitarystyczną
przydatność.

W tym znaczeniu chciałbym
przywołać słowa papieża Pawła VI.
Był to 1963 rok. Paweł VI, który
niedawno został wybrany papieżem,
po raz pierwszy przyjmował
członków Papieskiej Akademii Nauk.
Byłem tam obecny jako młody
współpracownik Papieża. Paweł VI
wyjaśnił, że czuł się „wzmocniony
pewnością, że nasza religia nie tylko
nie przedstawia żadnego sprzeciwu
wobec studiowania prawd
naturalnych, lecz… może promować
badania naukowe, szanować ich
wyniki i wspomagać, aby były



stosowane dla większego dobra
ludzkości”. A następnie dodał:

„religia, którą mamy łaskę wyznawać
jest w rzeczy samej najwyższą nauką
życia. W ten sposób jest najwyższych
i dobroczynnym przewodnikiem we
wszystkich obszarach, gdzie ujawnia
się życie. Mogłaby się wydawać
nieobecną, gdy nie tylko pozwala, ale
kieruje naukowca do posłuszeństwa
jedynie prawom prawdy. Ale
przypatrując się temu z bliska
zauważy się, że pozostaje u jego
boku, zachęcając go w jego trudnym
zadaniu wyjaśniania, zapewniając
go, że prawda istnieje, że jest
możliwa do odczytania, wspaniała,
boska; i przypominając mu na
każdym kroku, że myślenie jest
narzędziem zdobywania prawdy i
powinno być stosowane z takim
szacunkiem wobec jego własnych
praw, aby [naukowiec] odczuwał
transcendentną odpowiedzialność na
nim spoczywającą”[4]



Wydawać by się mogło, że religia jest
nieobecna w nauce, ale tak nie jest.
Właśnie w tym duchu Mariano
Artigas podejmuje w tej książce
wyzwanie do zbudowania takiego
wydolnego połączenia, pewnego
rodzaju mostu między naukami
eksperymentalnymi a religią w
ogólności. Jest to zadanie, które nie
należy do łatwych, zwłaszcza jeśli ma
się skrupulatnie szanować
specyficzny charakter każdej z nich i
metodologiczny brak ciągłości
między nimi, który gwarantuje ich
wzajemną autonomię. Dlatego w
swojej ksiażce Artigas skupia się na
założeniach nauki i implikacjach
postępu naukowego, ukazując
głęboką spójność tego rodzaju
refleksji filozoficznej z perspektywą
metafizyczną i religijną, w których
aktywność boska i duchowość ludzka
nadają głębszy sens wysiłkowi
naukowemu.



Namysł Artigasa ma charakter
filozoficzny, ale za punkt wyjścia nie
obiera zasad metafizycznych. Raczej
skupia się na pewnych stanach
rzeczy, które powinny być
traktowane jako założenia nauki,
ponieważ są jej niezbędnymi
warunkami: inteligibilność natury,
zdolność ludzka do poznania
porządku naturalnego, wartość
zaangażowane w działalność
naukową. Swoje zaś studium
wieńczy refleksją o powiązaniach
między tymi ogólnymi założeniami a
osiągnięciami postępu naukowego.
W istocie, fakt, że nauka działa i to
tak dobrze powinien nieść głębokie
implikacje dla naszego rozumienia i
oceny uwarunkowań ontologicznych,
epistemologicznych i etycznych,
które czynią możliwą naukę.

Założenia nauki analizowane w 
Umyśle Wszechświata przy naiwnym
spojrzeniu mogłyby się wydawać
trywialne i niezasługujące na



poważne badania; a jednak refleksja
filozoficzna i teologiczna nad nimi
nie jest w żadnym razie kwestią
trywialną. Analizy Artigasa cechuje
prostota i uczciwość, ale z pewnością
nie są powierzchowne. Udaje mu się
zbudować filozoficzny most, który
służy do oparcia na solidnym
fundamencie prawdziwego dialogu
między nauką a religią. Zważywszy
na nowość perspektywy, jej
wewnętrzną wartość i rozległość
horyzontów, które otwiera przed
czytelnikiem, Umysł Wszechświata
można uznać nie tylko za znaczący
wkład, ale istotny postęp w obszarze
współczesnego dialogu między wiarą
a nauką.

Kard. Paul Poupard

Przewodniczący Papieskiej Rady ds.
Kultury



[1] Jan Paweł II, Przemówienie do
szwajcarskiego świata kultury, nauki i
sztuki na Uniwersytecie we Fryburgu,
13 czerwca 1984 roku, nr 4; 
L’Osservatore Romano. English
Weekly Edition, nr 27 (841), 2 lipca
1984, s. 3 [Insegnamenti di Giovanni
Paolo II, VII, 1(1984), p. 1707].

[2] Por. Jan Paweł II, Przesłanie do
George V. Coyne SJ, Dyrektora
Obserwatorium Watykańskiego, 1
czerwca 1988, w: Robert J. Russell,
William R. Stoeger, George V. Coyne
(red.), Physics, Philosophy, and
Theology: A Common Quest for
Understanding, Vatican Observatory
(rozpowszechnione przez University
of Notre Dame Press), Vatican City
State 1988, s. M1-M14.

[3] Por. Giovanni Battista Marini-
Bettólo Marconi, Paul Poupard,
(red.), Encuentro científico sobre:
Science in the Context of Human
Culture II. September 30 - October 4,



1991, “Pontificiae Academiae
Scientiarum Scripta Varia”, Pontificia
Academia Scientiarum - Pierre Téqui,
Vatican City 1997.

[4] Papież Paweł VI, Przemówienie na
sesji plenarnej Papieskiej Akademii
Nauk, 13 pazdziernika 1963 roku, w: 
Discourses of the Popes from Pius XI
to John Paul II to the Pontifical
Academy of Sciences: 1936-1986,
wersja angielska wydana przez o.
Paula Haffnera, Pontificiae
Academiae Scientiarum Scripta Varia,
66, Pontificia Academia Scientiarum,
Vatican City 1986, s. 114.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/umysl-wszechswiata/
(07-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/umysl-wszechswiata/
https://opusdei.org/pl-pl/article/umysl-wszechswiata/

	Umysł wszechświata

