opusdei.org

Umysl wszechswiata

Polskie wydanie ksigzki ks.
prof. Mariano Artigasa zostanie
zaprezentowane 4 grudnia w
Bibliotece Uniwersytetu
Warszawskiego.

27-11-2017

Wiecej informacji o prezentacji
polskiego wydania:pdf

Ks. prof. Mariano Artigas (1938-2006)
wykladal na Uniwersytecie Navarry.
Odwiedzit Polske w lutym 1993 r.
Przyjaznil sie z $p. abp. Jozefem
Zycinskim, ktéry na kilka miesiecy


https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Umysl%20wszechswiata%20PLAKAT%20220171127-150804.pdf
https://pl.wikipedia.org/wiki/Mariano_Artigas

przed sSmiercig podjal pierwszy
kroki, aby przetlumaczy¢ "Umyst
wszechswiata". Po wielu latach cel
zostal osiggniety. Publikujemy prolog
do ksigzki napisany przez kard.
Paula Pouparda, Przewodniczacego
Papieskiej Rady ds. Kultury.

Jednym z wazniejszych wyzwan, z
ktorym ludzko$¢ powinna sie
zmierzy¢ u progu nowego tysiaclecia
jest pokonanie rzekomego konfliktu
miedzy nauka a religia, aby osiagnac
nowy stan owocnego dialogu i
wspolpracy miedzy nimi. Kluczowe
do realizacji tego zadania jest
odnalezienie wspolnej podstawy dla
nauki i religii oraz analiza w jaki
spos6b moga wzajemnie uzupelniac
sie dla dobra catej ludzkosci. Jak
wyrazil to papiez Jan Pawel II,
jednym z gldwnych zadan kultury
naszego czasu jest ,integracja wiedzy



W sensie syntezy, w ktorej niezwykia
calos¢ wiedzy naukowej bedzie
mogta odnalez¢ swoje znaczenie w
ramach integralnej wizji cztowieka i
wszechswiata, to znaczy w ordo
rerum”[1].

Religia i nauka wzajemnie wigzg sie
ze soba jako dwa bardzo rdzne, ale
bardzo wazne czynniki naszej
kultury. Kazda z nich miala i nadal
posiada decydujacy wplyw na rozwoj
ludzkiej cywilizacji. W obecnym
czasie, aby wspierac pragnienie
Swiata bardziej ludzkiego i
pokojowego wymaga sie wiekszego
jeszcze zaangazowania w strone
jednosci. Ale jednos$c to nie
homogenicznosc: zarowno religia jak
i nauka powinny zachowac swoja
autonomie i odmienne cechy. To, co
jest oczekiwane to nie ich
utozsamienie, lecz ten rodzaj
jednosci bazujacy na konstruktywnej
i dynamicznej wymianie, ktory
szanowalby odmiennosc i



integralno$c kazdego elementu
indywidualnego[2].

Dialog miedzy nauka a religia
szczeSliwie napotyka dzis na
kontekst kulturowy, ktéry moze by¢
uznany za sprzyjajacy w wielu
aspektach. Wspotczesnie kulturowy
mit o rzekomej sprzecznosci
pomiedzy kosmowizjami naukowa a
religijng powoli zanika. Tak jak
zauwazal Vaclav Havel, prezydent
Czech, staje sie stopniowo coraz
bardziej Swiadomi tego, ze ,wierze”
nowoczesnosci — charakteryzowanej
przez pryzmat czysto naukowej
relacji ze Swiatem — brakuje czegos,
co jest istotne dla osiggniecia
wewnetrznego aspektu
rzeczywistosci 1 aby stac sie zrodlem
integracji i znaczenia. Zyjemy w
kontekscie kryzysu paradygmatu
kulturowego. Nauka coraz bardziej
uswiadamia sobie swoje wlasne
ograniczenia i konieczno$¢ oparcia o
fundamenty, ale jednoczesnie rzuca



wyzwanie religii, wymagajac od niej
wiekszego rygoru w przedstawianiu
jej przestania duchowego. To
wyzwanie jest zbawiennym
wezwaniem do wiekszej powagi ze
strony religii. W ten sposéb nauka i
religia sg wezwane do powaznej
refleksji filozoficznej i
epistemologicznej oraz do
budowania solidnych mostow, ktore
umozliwig wzajemne stuchanie i
ubogacanie sie[3].

Charakterystyczna dla nauki stuzba
prawdzie jest catkowicie zgodna ze
stuzba Prawdzie, ktora cechuje
religie. Autonomia zdobyta przez
nauke w nowozytnej kulturze jest
catkowicie uzasadniona przez
wymogi metod eksperymentalnych.
Ale ta autonomia ma powod swego
istnienia — poszukiwanie prawdy. I
cel — stuzba ludzkosci. W ten sposob
nauka moze odkry¢ swa bliskos¢ z
innymi drogami w zblizaniu sie do
prawdy, a w szczegadlnosci z tymi,



ktorzy poszukuja prawdy o
znaczeniu ludzkiego zycia. Nauce
bez religii byloby trudniej pozostac
wiernym wiasnemu zadaniu stuzenia
ludzkosci, poniewaz latwo moglaby
zosta¢ zredukowana do zbioru teorii,
ktore bylyby szanowane jedynie ze
wzgledu na swa utylitarystyczna
przydatnosc.

W tym znaczeniu chciatbym
przywotac stowa papieza Pawla VI.
Byt to 1963 rok. Pawel VI, ktory
niedawno zostal wybrany papiezem,
po raz pierwszy przyjmowat
czlonkow Papieskiej Akademii Nauk.
Bylem tam obecny jako mlody
wspolpracownik Papieza. Pawel VI
wyjasnil, ze czul sie ,wzmocniony
pewnoscia, ze nasza religia nie tylko
nie przedstawia zadnego sprzeciwu
wobec studiowania prawd
naturalnych, lecz... moze promowac
badania naukowe, szanowac ich
wyniki i wspomagac, aby byly



stosowane dla wiekszego dobra
ludzkosci”. A nastepnie dodat:

»religia, ktdra mamy taske wyznawac
jest w rzeczy samej najwyzsza nauka
zycia. W ten sposob jest najwyzszych
1 dobroczynnym przewodnikiem we
wszystkich obszarach, gdzie ujawnia
sie zycie. Moglaby sie wydawac
nieobecng, gdy nie tylko pozwala, ale
kieruje naukowca do postuszenstwa
jedynie prawom prawdy. Ale
przypatrujac sie temu z bliska
zauwazy sie, ze pozostaje u jego
boku, zachecajac go w jego trudnym
zadaniu wyjasniania, zapewniajac
go, ze prawda istnieje, ze jest
mozliwa do odczytania, wspaniaia,
boska; i przypominajac mu na
kazdym kroku, ze myS$lenie jest
narzedziem zdobywania prawdy i
powinno byc¢ stosowane z takim
szacunkiem wobec jego wlasnych
praw, aby [naukowiec] odczuwat
transcendentng odpowiedzialno$¢ na
nim spoczywajaca”[4]



Wydawac by sie moglo, ze religia jest
nieobecna w nauce, ale tak nie jest.
Wilasnie w tym duchu Mariano
Artigas podejmuje w tej ksigzce
wyzwanie do zbudowania takiego
wydolnego polaczenia, pewnego
rodzaju mostu miedzy naukami
eksperymentalnymi a religia w
ogolnosci. Jest to zadanie, ktore nie
nalezy do latwych, zwlaszcza jesli ma
sie skrupulatnie szanowac
specyficzny charakter kazdej z nich i
metodologiczny brak ciggtosci
miedzy nimi, ktory gwarantuje ich
wzajemng autonomie. Dlatego w
swojej ksiazce Artigas skupia sie na
zalozeniach nauki i implikacjach
postepu naukowego, ukazujac
gleboka spojnosc tego rodzaju
refleksji filozoficznej z perspektywa
metafizyczng i religijng, w ktérych
aktywnos$¢ boska i duchowos¢ ludzka
nadaja glebszy sens wysitkowi
naukowemu.



Namys! Artigasa ma charakter
filozoficzny, ale za punkt wyjscia nie
obiera zasad metafizycznych. Raczej
skupia sie na pewnych stanach
rzeczy, ktore powinny by¢
traktowane jako zalozenia nauki,
poniewaz s jej niezbednymi
warunkami: inteligibilno$¢ natury,
zdolno$¢ ludzka do poznania
porzadku naturalnego, wartosc
zaangazowane w dzialalnos¢
naukowa. Swoje zas$ studium
wienczy refleksja o powigzaniach
miedzy tymi ogélnymi zalozeniami a
osiggnieciami postepu naukowego.
W istocie, fakt, ze nauka dziata i to
tak dobrze powinien nies¢ glebokie
implikacje dla naszego rozumienia i
oceny uwarunkowan ontologicznych,
epistemologicznych i etycznych,
ktore czynig mozliwg nauke.

Zalozenia nauki analizowane w
Umysle Wszechswiata przy naiwnym
spojrzeniu moglyby sie wydawacé
trywialne i niezastugujace na



powazne badania; a jednak refleksja
filozoficzna i teologiczna nad nimi
nie jest w zadnym razie kwestia
trywialng. Analizy Artigasa cechuje
prostota i uczciwosc, ale z pewnoscia
nie sg powierzchowne. Udaje mu sie
zbudowac filozoficzny most, ktory
stuzy do oparcia na solidnym
fundamencie prawdziwego dialogu
miedzy nauka a religia. Zwazywszy
na nowosc perspektywy, jej
wewnetrzng wartosc i rozlegtosé
horyzontow, ktore otwiera przed
czytelnikiem, Umyst Wszechswiata
mozna uznac nie tylko za znaczacy
wklad, ale istotny postep w obszarze
wspolczesnego dialogu miedzy wiara
a nauka.

Kard. Paul Poupard

Przewodniczgcy Papieskiej Rady ds.
Kultury




[1] Jan Pawel I, Przemowienie do
szwajcarskiego swiata kultury, nauki i
sztuki na Uniwersytecie we Fryburgu,
13 czerwca 1984 roku, nr 4;
L’Osservatore Romano. English
Weekly Edition, nr 27 (841), 2 lipca
1984, s. 3 [Insegnamenti di Giovanni
Paolo 11, VII, 1(1984), p. 1707].

[2] Por. Jan Pawel I, Przestanie do
George V. Coyne SJ, Dyrektora
Obserwatorium Watykarnskiego, 1
czerwca 1988, w: Robert J. Russell,
William R. Stoeger, George V. Coyne
(red.), Physics, Philosophy, and
Theology: A Common Quest for
Understanding, Vatican Observatory
(rozpowszechnione przez University
of Notre Dame Press), Vatican City
State 1988, s. M1-M14.

[3] Por. Giovanni Battista Marini-
Bettdlo Marconi, Paul Poupard,
(red.), Encuentro cientifico sobre:
Science in the Context of Human
Culture II. September 30 - October 4,



1991, “Pontificiae Academiae
Scientiarum Scripta Varia”, Pontificia
Academia Scientiarum - Pierre Téqui,
Vatican City 1997.

[4] Papiez Pawel VI, Przemowienie na
sesji plenarnej Papieskiej Akademii
Nauk, 13 pazdziernika 1963 roku, w:
Discourses of the Popes from Pius XI
to John Paul II to the Pontifical
Academy of Sciences: 1936-1986,
wersja angielska wydana przez o.
Paula Haffnera, Pontificiae
Academiae Scientiarum Scripta Varia,
66, Pontificia Academia Scientiarum,
Vatican City 1986, s. 114.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/umysl-wszechswiata/
(23-12-2025)


https://opusdei.org/pl-pl/article/umysl-wszechswiata/
https://opusdei.org/pl-pl/article/umysl-wszechswiata/

	Umysł wszechświata

