
opusdei.org

Umocnić się w
kondycji dzieci

Jezus objaśnia głębię Bożej
miłości przy pomocy
zaskakującej historii. Dwóch
synów lekceważy swojego ojca.
Jeden, odchodząc od niego i
zrywając wszelkie więzi
rodzinne. Drugi, pozostając z
nim, ale licząc na nagrodę za
swoją obecność. Dopiero kiedy
obaj odkryją najgłębszą prawdę
o sobie samych, będą mogli
otrzymać szczęście, którego
pragną.



20-03-2023

Faryzeusze i uczeni w Piśmie
szemrali między sobą. Zaczęli to
robić, kiedy Jezus przyjął celnika,
który chciał z Nim porozmawiać.
Kiedy po raz pierwszy zobaczyli coś
takiego, musieli pomyśleć, że
ponieważ Jezus nie jest stamtąd,
może nie wiedzieć, z kim się spotyka.
Gdy jednak Mu o tym powiedzieli, a
mimo to poszedł na obiad do domu
innego publicznego grzesznika, nie
mieli już żadnej wątpliwości: «To nie
może być prorok, bez względu na to,
co ludzie o Nim mówią». Dlatego też
krytykowali Go po cichu. Nie
rozumieli, dlaczego spędza czas z
takimi ludźmi. W odpowiedzi Jezus
opowiedział im trzy przypowieści,
żeby pomóc im zrozumieć, jaka jest
naprawdę miłość Boża.



Najpierw Jezus opowiedział
przypowieść o pasterzu, który
zostawia całe stado, żeby odzyskać
zagubioną owcę (por. Łk 15, 4-7).
Następnie przypowieść o kobiecie,
która wywraca do góry nogami i
wymiata cały dom, aż znajdzie
zgubioną drachmę (por. Łk 15, 8-10).
I wreszcie, zatrzymuje się na
najdłuższej i pełnej szczegółów
opowieści: historii ojca, który zostaje
odrzucony przez swoich synów (por.
Łk 15, 11-32).

Życie, które nie jest życiem

«Pewien człowiek miał dwóch
synów. Młodszy z nich rzekł do ojca:
Ojcze, daj mi część własności, która
na mnie przypada. Podzielił więc
majątek między nich» (Łk 15, 11-12).
Młodszy syn domaga się czegoś, co
jeszcze do niego nie należy, jak gdyby
miał do tego prawo. Nie zamierza
czekać, żeby otrzymać to, co w
przyszłości będzie jego, i domaga się



dziedzictwa od razu. Bez żadnego
sprzeciwu ich ojciec «podzielił więc
majątek» (Łk 15,12) — cały owoc
swojej pracy. I być może robi to,
dlatego że to właśnie jego synowie
stanowili motywację wszystkich
wysiłków, byli przyczyną, dla której
w trudzie budował majątek, na tyle
wielki, żeby dysponować wieloma
sługami oraz polami.

«Niedługo potem młodszy syn,
zabrawszy wszystko, odjechał w
dalekie strony» (Łk 15, 13).
«Prawdopodobnie dalekie w sensie
geograficznym, bo pragnie zmiany,
ale także dalekie duchowo, bo chce
żyć zupełnie inaczej. Teraz myśli o
jednym: być wolnym; robić, co mu się
zachciewa; obywać się bez norm tego
dalekiego Boga; nie być
niewolnikiem dyscypliny domowej;
robić to, co wydaje się piękne, co się
podoba; korzystać z całego piękna i
pełni życia» (Benedykt XVI, Homilia,
18 marca 2007 r.).



Daleko od domu, przez pewien okres,
czuł się zapewne „szczęśliwy”,
trwoniąc «swój majątek, prowadząc
rozwiązłe życie» (Łk 15, 13).
Wreszcie miał to, czego gorąco
pragnął od dawna. Później jednak,
ponownie doświadczył poczucia
samotności i znudzenia, jak tego,
które kazało mu opuścić dom ojca.
Tym razem jednak było ono o wiele
bardziej przenikliwe. «Coraz żywsze
staje się poczucie, że to jeszcze nie
życie, więcej, pośród tego
wszystkiego życie coraz bardziej się
oddala. Wszystko staje się puste:
również i teraz jest niewolnikiem
robienia tego samego» (Tamże).

Ów syn zbudował całe swoje
szczęście na piasku pieniędzy i
przyjemności. Dlatego, kiedy
skończył się jego majątek i w owej
krainie pojawił się wielki głód,
«zaczął cierpieć niedostatek» (Łk 15,
14). Tak szybkie było przejście od
euforii do goryczy. Był tak



zdesperowany, że zaczął paść świnie
i pragnął «napełnić swój żołądek
strąkami, którymi żywiły się
świnie» (Łk 15, 16). To właśnie
wówczas zdał sobie sprawę z tego, że
jego poziom życia jest nawet niższy
niż poziom życia tych zwierząt.
«Wtedy zastanowił się i rzekł: Iluż to
najemników mojego ojca ma pod
dostatkiem chleba, a ja tu
przymieram głodem» (Łk 15, 17).

Kiedy obserwuje się młodszego syna,
widać, że jest tym wstrząśnięty. Nie
poprzestaje na myśli o zniewadze,
jaką wyrządził ojcu, żądając
dziedzictwa przed jego śmiercią.
Rozważa również konsekwencje,
jakie miał jego grzech dla innych: ból
wyrządzony rodzinie, wzburzenie
wielu znajomych, zły przykład i
zgorszenie, jakie wywołał… Albo dla
samego siebie. Jak znalazł się w
obecnej sytuacji, jakie były jego
błędy… Po prostu przypomina sobie
o chlebie, który jadł w domu. I



prawdopodobnie przypomniały mu
się także rodzinne wspomnienia:
chwile z dzieciństwa, miłość ojca,
rozmowy z bratem, zadowolenie ze
spełnionego obowiązku po dniu
pracy… Dlatego podejmuje
postanowienie: «Zabiorę się i pójdę
do mego ojca, i powiem mu: Ojcze,
zgrzeszyłem przeciw Niebu i
względem ciebie; już nie jestem
godzien nazywać się twoim synem:
uczyń mnie choćby jednym z twoich
najemników» (Łk 15, 18-19).

Głębokie pragnienie ojca

Jego ojciec się zmienił. Od kiedy jego
młodszy syn opuścił dom, z
pewnością był smutny i zbolały. Kto
wie, jakie myśli pojawiały się w jego
głowie, jakie uczucia w jego sercu.
Prawdopodobnie często zadawał
sobie pytanie: «Co się z nim stało?
Gdzie teraz jest? Czy jest zdrowy?».
Nie martwił się tak bardzo zniewagą
ze strony syna, ani tym, że nie



wypełnił on jednego z przykazań
Prawa: «Czcij ojca swego i matkę
swoją». Cierpiał na myśl o szkodzie,
jaką wyrządził jego syn sobie
samemu i o konsekwencjach, jakie
będą miały uczynki tego chłopaka w
jego dalszym życiu. Ostatecznie, na
tym polegał prawdziwy dramat: syn
wyrządził zło samemu sobie.

Ojciec codziennie wchodził na taras z
nadzieją ujrzenia swojego syna
powracającego drogą. Upłynęło wiele
miesięcy, aż kiedyś zobaczył w oddali
człowieka zbliżającego się do jego
domu. Chociaż z powodu odległości
wydawało się niemożliwe rozpoznać,
kto to, ojciec wiedział doskonale — to
był on! «Wybiegł naprzeciw niego,
rzucił mu się na szyję i ucałował
go» (Łk 15, 20).

W głębi swojego serca ojciec gorąco
wyczekiwał tej chwili. Dlatego nie
jest on w stanie się powstrzymać.
Kiedy syn zaczyna mówić, żeby



otrzymać przebaczenie od ojca:
«Ojcze, zgrzeszyłem przeciw Niebu i
wobec ciebie», wydaje się, że ojciec
nawet go nie słucha. Nie interesują
go starannie obmyślone słowa.
Jedyną rzeczą, której pragnie, jest
świętować tę chwilę w sposób
niezwykle uroczysty: «Przynieście
szybko najlepszą szatę i ubierzcie go;
dajcie mu też pierścień na rękę i
sandały na nogi! Przyprowadźcie
utuczone cielę i zabijcie: będziemy
ucztować i weselić się» (Łk 15, 22-23).
Nie chce, żeby jego syn żył
przytłoczony dawnymi grzechami. A
zatem oferuje mu gorące, miłe
powitanie. «Ojciec mógł powiedzieć:
w porządku, synu, wróć do domu,
wróć do pracy, idź do swojego
pokoju, rozgość się i do pracy! To
byłoby dobre przebaczenie. Ale nie!
Bóg nie potrafi przebaczać bez
świętowania! I ten ojciec świętuje, z
powodu radości, że powrócił
syn» (Franciszek, Anioł Pański, 27
marca 2022 r.).



Syn czuje się zaskoczony takim
okazaniem miłości. Mimo że wie, że
jest niegodny, żeby być uważany za
syna i traktowany jak syn, nigdy nie
przestał uznawać swojego ojca.
Rozpoczynając swoją przemowę: «już
nie jestem godzien nazywać się
twoim synem: uczyń mnie choćby
jednym z twoich najemników», nie
mógł na początku nie nazwać tego,
którego miał przed sobą, zgodnie z
rzeczywistością: «Ojcze!» W tej
chwili zdał sobie sprawę, że chociaż
poruszył go głód, to jednak głęboka
przyczyna, która przywiodła go z
powrotem do domu, była inna: jego
ojciec zawsze jest ojcem, bez względu
na to, jak bardzo on nie jest godny
być nazywany synem.

Wobec ojcowskiego uścisku zaczyna
pozbywać się maski
samowystarczalności i niezależności,
którą nałożył, opuszczając dom.
Uznaje, że szczęście przebywania u
boku ojca jest o wiele głębsze niż to,



które mógł osiągnąć dzięki innym
przyjemnościom. I jest również
pewniejsze, dlatego że nawet jego
grzechy nie stanęły na przeszkodzie
w jego odzyskaniu: «Tak, masz rację:
jak głęboka jest twoja nędza! Gdybyś
szedł o własnych siłach, gdzie byś był
teraz, dokąd byś zaszedł…? „Tylko
Miłość pełna miłosierdzia może
kochać mnie nadal”, przyznałeś. —
Pociesz się: On nie odmówi ci ani
swojej Miłości, ani swojego
Miłosierdzia, jeśli Go będziesz
szukać» (Kuźnia, nr 897).

Licząc na nagrodę

Nieobecny przy tym spotkaniu
starszy syn spędził dzień, jak zawsze,
na polu. Od kiedy jego młodszy brat
odszedł, musiał pracować więcej i
wziął na siebie większą
odpowiedzialność niż wcześniej. Jego
dni mijają między pracą w
gospodarstwie a zajęciami
domowymi. Często, zwłaszcza



wówczas, kiedy dni są
intensywniejsze i bardziej
absorbujące, nie może zapobiec
temu, że w wyobraźni źle życzy
swemu bratu, który go „zostawił”.

Być może już dawno temu
postanowił o nim zapomnieć i
możliwe, że nawet gniewa się, kiedy
jego ojciec robi najmniejszą
wzmiankę o tym synu, wyrzucając
mu, że odważa się wciąż pamiętać o
podobnym niewdzięczniku. Widzi
smutek w oczach ojca, ale nie jest
gotowy poświęcić ani sekundy temu,
kto, jego zdaniem, jest źródłem
domowych przykrości. Kto wie, czy,
mimo swoich wysiłków, żeby o nim
nie myśleć, nie fantazjuje często na
temat tego, jakie byłoby jego życie,
gdyby to on powziął decyzję, żeby
odejść. Czasami czuje się winny, że
pragnie opuścić ojcowski dom,
dlatego że nie powinien tego robić.
Musi spełnić oczekiwania, które
spadają teraz tylko na niego — na



jedynego syna. Możemy sobie
wyobrazić, że był pogrążony w tych
myślach, powracając do domu, kiedy,
zbliżając się, usłyszał muzykę i
śpiewy. Zdziwił się i zawołał jednego
ze sług, żeby sprawdzić, co się dzieje.
«Twój brat powrócił, a ojciec twój
kazał zabić utuczone cielę, ponieważ
odzyskał go zdrowego» (Łk 15, 27).

Nie mógł uwierzyć w to, co się
właśnie wydarzyło. Jakże mógł
powrócić ten, który sprawił tak wiele
bólu swojej rodzinie? I jeszcze na
dodatek urządzają święto na jego
cześć! Nie miał zamiaru brać udziału
w podobnym szaleństwie. Kiedy zaś
ojciec próbował go przekonać, żeby
wszedł, syn wybuchnął: «Oto tyle lat
ci służę i nie przekroczyłem nigdy
twojego nakazu» (Łk 15, 29).
Wszystko, o czym milczał przez długi
czas, gwałtownie wypłynęło z jego
serca. Nie może nazwać tego
człowieka ojcem, dlatego że nie
uznaje go za takiego. On, który



zawsze był posłuszny, żeby móc być
nazywany synem swojego ojca, żeby
móc żyć w rodzinnym domu jako syn
gospodarza, nie dostał nic w zamian
za swoje posłuszeństwo: «Mnie nigdy
nie dałeś koźlęcia, żebym się zabawił
z przyjaciółmi» (Łk 15, 29).

Starszy syn żył zgodnie z logiką
odmienną od logiki jego ojca.
Zachowywał się dobrze i w związku
z tym zasługiwał na nagrodę.
Natomiast jego brat, który
postępował źle — «roztrwonił twój
majątek z nierządnicami» (Łk 15, 30)
— zasługiwał na karę, a nie na
świętowanie. W głębi serca starszy
syn nie cieszył się ojcowskim
domem. Jego jedyna nadzieja
wiązała się z wynagrodzeniem, jakie
miał otrzymać. Jako że myślał o sobie
samym, nie był też w stanie docenić
głębokiego żalu, z którego wynikały
skrucha i powrót jego brata.



Wolność domowego ogniska

Ojciec z narastającym smutkiem
słucha gorzkich protestów starszego
syna. Zwraca uwagę na każde z jego
oskarżeń. Boli go, że jego umiłowany
syn pojmuje relację z nim tylko w
oparciu o prawne zasady ścisłego
posłuszeństwa i wynagrodzenia, że
nie postrzegał czasu spędzonego w
domu jako źródła radości. To «może
być również nasz problem, nasz
problem w relacji z Bogiem –
utracenie z pola widzenia tego, że
jest Ojcem, i życie religią daleką,
składającą się z zakazów i
obowiązków» (Franciszek, Anioł
Pański, 27 marca 2022 r.).

W każdym razie ojciec postanawia
nie wypominać mu jego punktu
widzenia ani nie krytykować jego
legalistycznego podejścia. Nie
umniejsza również jego poświęcenia
i oddania, jego niezaprzeczalnej i
stałej wierności. Nie mówi mu: «Tego



od ciebie oczekiwałem» ani «To
miałeś robić». Natomiast proponuje
mu, żeby w nowy sposób spojrzał na
swoją obecność w ojcowskim domu i
żeby zrozumiał to, co rzeczywiście
istotne: «Moje dziecko, ty zawsze
jesteś ze mną i wszystko, co moje, do
ciebie należy» (Łk 15, 31). Życie w
wolności w domu ojca, bycie jego
synem, to o wiele więcej niż
jakiekolwiek utuczone cielę.

«Nie chodzi o to, żeby odejść z domu
Ojca, dlatego że jesteśmy wolni, ale
aby umocnić się w naszej kondycji
dzieci» (Ks. prał. Fernando Ocáriz, 
List pasterski, 9 stycznia 2018 r.).
Starszy syn, tęskniąc za życiem
swojego brata i lekceważąc własną
wierność, odrzuca najgłębszą
prawdę o sobie (Por. Przyjaciele
Boga, nr 26). Ostatecznie wchodzi w
konflikt sam ze sobą. «Dlatego
świadomość, że Bóg nas miłuje jest
czymś niezwykle wyzwalającym.
Jakże wyzwalające jest Boże



przebaczenie, które pozwala nam
powrócić do samych siebie i do
naszego prawdziwego domu (por. Łk
15, 17-24). Ostatecznie, przebaczając
innym, my także doświadczamy tego
wyzwolenia» (Ks. prał. Fernando
Ocáriz, List pasterski, 9 stycznia 2018
r.).

* * *

Jezus urywa nagle przypowieść.
Faryzeusze i uczeni w Piśmie patrzą
na Niego zaintrygowani i czekają,
żeby się dowiedzieć, jak zakończy się
ta historia. Wiele osób zdało sobie
sprawę ze zbieżności między tymi
trzema przypowieściami. Podczas
gdy owca i młodszy syn gubią się
daleko od stada i od domu, drachma i
starszy syn, nawet będąc w domu,
również są zagubieni. Bóg zaś działa
jak pasterz, jak kobieta, która zgubiła
drachmę, jak ojciec.

Niektórzy słuchacze rozumieją,
dlaczego Pan nie opowiada o



reakcjach synów. Co zrobił młodszy
syn, kiedy ujrzał, że dobroć Ojca go
przerasta? Czy starszy syn przyszedł
na ucztę, czy odszedł z domu?
Celnicy i grzesznicy już
odpowiedzieli. Teraz kolej na
faryzeuszy i uczonych w Piśmie, żeby
przyjąć lub odrzucić zaproszenie
Jezusa.

Jaime Moya

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/umocnic-sie-w-kondycji-
dzieci/ (13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/umocnic-sie-w-kondycji-dzieci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/umocnic-sie-w-kondycji-dzieci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/umocnic-sie-w-kondycji-dzieci/

	Umocnić się w kondycji dzieci
	Życie, które nie jest życiem
	Głębokie pragnienie ojca
	Licząc na nagrodę
	Wolność domowego ogniska


