
opusdei.org

Umiłowanie prawdy

Świat potrzebuje „zapalonych i
spójnych świadków prawdy”.
Dziś, kiedy relatywizm
przekonał wielu do myślenia, iż
rzeczą niemożliwą jest
poznanie prawdy, pasja jej
poszukiwania oraz przekazania
innym przemieniła się dla
chrześcijan w całkiem
przyjemne zadanie.

25-09-2007

«Ukochał prawdę bezinteresowną
miłością. Szukał jej wszędzie,
gdziekolwiek się objawiała, starając



się jak najmocniej uwypuklić jej
uniwersalność. Magisterium Kościoła
dostrzega i wysoko ceni to jego
umiłowanie prawdy; jego myśl —
właśnie dlatego że nie traciła nigdy z
oczu prawdy uniwersalnej,
obiektywnej i transcendentnej —
osiągnęła «szczyty, których ludzki
rozum nigdy nie zdołałby sobie
wyobrazić» [1].

Te słowa Jana Pawła II odnoszą się
do św. Tomasza z Akwinu i są
znaczącą pochwałą dla tego
wielkiego świętego, ale i pokazują,
jak bardzo Kościół docenia dar
rozumu.

Według Jana Pawła II, używając
wyrażenia Pawła VI «Akwinatę
słusznie można nazywać „apostołem
prawdy». Szczególnie z tego względu,
iż poszukiwał jej bez uprzedzeń, oraz
potrafił w swoim realizmie
rozpoznać obiektywizm prawdy. Jego
filozofia jest prawdziwie filozofią



bytu a nie prostego wydawania się
[2].

Pochwała filozoficznej i teologicznej
wnikliwości osoby świętej zakłada
również uznanie dla określonej
postawy wobec prawdy: miłości,
pasji, poszukiwania, otwartości i
uznania.

Częścią misji Kościoła jest
rozbudzenie i krzewienie w duszy
chrześcijan i wszystkich ludzi, zapału
i pragnienia dla poznania prawdy.
Taki był zawsze kierunek nauczania
Jana Pawła II – czego jasnym
przykładem są encykliki Fides et
ratio czy Veritatis splendor – a także
Benedykta XVI, kiedy to, od samego
początku swojego pontyfikatu
zachęca wszystkich ludzi, aby nie
pozwolili się przemóc mentalności
relatywistycznej, która nie jest
niczym innym, jak wyrazem
zaniechania poszukiwania prawd,
które nadają sens życiu.



Relatywizm, który przed kilku laty
obecnie papież Benedykt XVI określił
jako « problem dla wiary
chrześcijańskiej» [3] jest postawą
wobec życia, która z łatwością
przybiera postać reguły w kulturze
nasycając relacje międzyludzkie. Nie
jest to jakiś wielki system filozoficzny
czy doktryna, lecz styl myślenia, w
którym unika się mówienia
pojęciami prawdy czy fałszu, tak
więc nie rozpoznaje się prośby
mającej obiektywną ważność,
odnoszącej się do osądów
rzeczywistości transcendentnej,
którą każdy może dotknąć i
zobaczyć: Boga, duszy a nawet
najbardziej osobistego celu miłości.

Poza tym, postawa ta niesie ze sobą
sposób postępowania, który
manifestuje się poprzez głęboką
niepewność wobec rzeczywistości:
skoro nic nie można poznać w
sposób pewny, to również nie można
podejmować decyzji, które zawierają



bezdyskusyjne oddanie się na
zawsze. Wszystko może się zmienić i
wszystko jest prowizoryczne.

Właściwie, zgodnie z tą postawą, to,
co jesteśmy w stanie poznać i przyjąć
na temat rzeczywistości boskich i to,
co odnosi się do sensu życia i świata
jest tak niedoskonałe i tak relatywne,
że nasze słowa nie zawierają żadnej
prawdy.

Z tej perspektywy każda
podejmowana próba uciekania się do
metody właściwej dla nauk
przyrodniczych, jako jedynego
autoryzowanego źródła wiedzy jest
iluzoryczna, albo jest jedynie
deklarowana jako powrót do
poznania przednaukowego, albo
odświeżenie antycznej mitologii.

PRAWDA I WOLNOŚĆ

Relatywizm stara się narzucić
następującą postawę egzystencjalną:
jeśli nie jestem w stanie dotrzeć do



żadnego pewnego sądu, to
przynajmniej spróbujmy ustanowić
pewną drogę – metodę – która
pozwoli osiągnąć jak największą ilość
możliwego szczęścia na tym naszym
biednym świecie; szczęście, które
przez swoją własną dynamikę
wydarzeń – przygodnych i
skończonych – będzie
fragmentaryczne i ograniczone.

Jest logiczne, iż w tym kontekście
rzeczą najważniejszą jest unikanie
problemu prawdy, gdyż każda opinia
o niej jest równoprawna w naszej
kulturze dopóty, dopóki nie wystąpi z
roszczeniami do uniwersalności, jako
całościowe wytłumaczenie –
stronniczo – dotyczące Boga i świata.

W ten sposób prawdy religijne
pozostają na łasce aktualnych
preferencji czy smaku, zredukowane
do kwestii podlegających dyskusji –
dla niektórych może nawet na
uprzywilejowanym miejscu



wewnątrz supermarketu wierzeń i
uprzedzeń, które przyrządza się i
rozwija w morzu spraw
nadprzyrodzonych i –
nieracjonalnych właśnie dlatego,
ponieważ nie można ich ocenić
według kryteriów nauk
doświadczalnych..

Dzięki temu relatywizm przemienia
się nie w jakieś teoretyczne, lecz w
realne usprawiedliwienie, aby
prowadzić życie, które daje się żyć
pośrodku świata pozbawionego
treści. Gdzież znaleźć lepszą
gwarancję, aby wszyscy ludzie mogli
zachować „pokojową zbiorowość",
jak nie w świecie bez prawdy?

W wielu naszych społecznościach ta
osłabiona idea rozumu narzuciła się
jako oczywisty wymóg demokracji i
współżycia społecznego. W
społeczeństwie wielokulturowym,
wielonarodowym i
wielowyznaniowym obrona istnienia



prawd prowadzi do konfliktu i do
przemocy, ponieważ ci, którzy są do
owej prawdy przekonani są
podejrzewani o zamiar narzucenia –
w sposób fundamentalistyczny, jak
mówią – czegoś, co nie wychodzi
poza ramy zwykłej opinii.

Ale, kuriozalnie, uzyskujemy coś
zgoła przeciwnego. Brak wyczulenia
na prawdę, na poszukiwanie
odpowiedzi na temat rzeczywistości
rzeczy, czy sensu własnego życia,
niesie za sobą deformację, jeśli
nawet nie zniszczenie idei i
doświadczenia wolności.

Nie może dziwić, że społeczna i
prawna konsolidacja stylów życia
zbieżnych z relatywizmem osadza się
zawsze na domniemanym przez
wolność „prawie do podboju".

To prawda, że wolność polityczna
była jedną z wielkich zdobyczy epoki
nowożytnej. A mimo tego wolność w
człowieku nie jest absolutem; wręcz



przeciwnie: jest związana na
pierwszym miejscu z naturą ludzką.

Jeśli odłączy się ją od rozumu i od
całości człowieczeństwa w takim
znaczeniu, że pozostanie przyjęta
jako „możliwość robienia
wszystkiego" i „nierobienia tego na
co właśnie ochoty nie ma. Inaczej
mówiąc, wolność znaczyłaby, że
własna chęć jest jedyną formą
naszego działania i że to wola może
chcieć wszystkiego, a wszystko, co
chciane ma również możliwość
realizacji" [4].

Wszyscy doświadczamy tego, iż nie
poruszamy się jedynie przez szczere
chęci. Sama rzeczywistość orientuje
nas już i podpowiada motywy
działania. Nikt nie kupuje słoika
marmolady jedynie z powodu formy
pojemnika; dobra gospodyni pyta
wpierw, zaciąga języka, czyta tekst
charakterystyki, która go reklamuje
… a potem wybiera. I do tego wyboru



– przykład jest banalny, ale obrazowy
– są powody: procentowa zawartość
owoców, jego jakość, pochodzenie,
informacja o tym, czy chodzi o
uprawę „biologiczną", czy dodano
cukru, czy nie, etc. Wolność nie jest
nieograniczona – ma ona swoje
granice: jest związana z integralnym
dobrem człowieka, to znaczy z
prawdą o nim.

Wydaje się raczej, że pod szyldem
oskarżenia o fundamentalizm, które
kieruje się wobec wielu
chrześcijanom, którzy pragną być
spójnymi ze swoja wiarą kryje się
prawdziwy fundamentalizm: ten
słabości przekonań – jeszcze bardziej
niebezpieczny ze względu na
ukrywanie się pod maską tolerancji.

W każdym razie argumentując w
sposób pozytywny, należałoby
wyjaśnić, że takie oskarżenie miesza
dwie płaszczyzny: tę ludzkich
przekonań dotyczących prawdy oraz



płaszczyznę realizacji tych
przekonań na polu politycznym.

Przekonanie o prawdzie nie
implikuje w sposób konieczny chęci
narzucenia jej innym. Dlatego, wobec
oskarżenia o despotyzm – mniej czy
bardziej niedomówiony –
kierowanego do wszystkich, którzy
bronią wartości prawdy jako dobra, z
którego osoba nie ma prawa
zrezygnować, trzeba powiedzieć, że
nie jest ono efektem uznania
uniwersalnych i absolutnych prawd,
tylko jest brakiem poszanowania
wolności.

Poszanowanie dla przeciwnych idei,
a nade wszystko dla osób, które je
wyznają nie rodzi się ze słabości
własnych przekonań, ani z gotowości
do zakwestionowania jakichkolwiek
przekonań. Raczej dzieje się coś z
goła innego: aby wystąpiło
autentyczne poszanowanie wobec
wszystkich konieczne jest kilka



akceptowalnych prawd
uniwersalnych, „nie podlegających
negocjacji", poczynając od uznania
godności każdej istoty ludzkiej jako
warunku dla poszanowania jego
wolności.

Im bardziej będziemy przekonani o
tej prawdzie – która dla chrześcijan
wydaje się tak oczywista, jak
zrozumienie że wszyscy ludzie są
dziećmi tego samego Ojca – jeszcze
bardziej będzie możliwe to, że
zagwarantuje się respekt wobec
wszystkich, włącznie z tymi, którzy
nie podzielają tej zasady.

Właściwie, gdy nie przyjmie się
uniwersalności praw człowieka ani
obiektywnej ważności, która leży u
ich podstaw – jaką jest godność
każdej osoby – tak samo nie będą
mogły być one wymagane od
wszystkich obywateli, ani też nie
będzie można ograniczać
arbitralności w wykonywaniu



władzy, a w związku z tym sama
demokracja pozostałaby bezbronna
wobec jej własnych nadużyć.

Problem relatywizmu leży w naturze
samego człowieka, który, niezależnie
od swoich aspiracji pragnienia
autonomii bez powiązań i granic,
zawsze będzie pragnął poznać sens
swojego życia, owo gorące
pragnienie, które koresponduje z
pytaniem o Boga i zbawienie.

Pan ogłosił, iż nie samym chlebem
żyje człowiek, ale każdym słowem,
które pochodzi z ust Bożych [5];
naturalne pragnienie wiedzy a także
głód za słowem bożym nie można
wygasić i nikt nie może wyrugować
ich z życia ludzkiego: tak słowo,
które wychodzi z ust moich, nie
wraca do Mnie bezowocne, zanim
wpierw nie dokona tego, co
chciałem, i nie spełni pomyślnie
swego posłannictwa [ [6].

UCZYNIĆ PRAWDĘ MIŁĄ



Prawda jest miłą sama przez się, a
mimo tego może nam się zdarzyć iż
broni się jej w sposób nieprzyjemny.
Pewnie, że niektóre prawdy mogą
być niewygodne dla tych, którzy ich
słuchają i też spójne z nimi życie nie
jest dla nikogo drogą łatwą. To
jednak nie ujmuje nic temu, że
prawda sama z siebie ma siłę
przyciągania, której nie powinniśmy
starać się nie zakrywać.

W celu ukazania blasku prawdy
należy na pierwszym miejscu wysilić
się w jej poszukiwaniu, poznaniu i
rozmyślaniu o niej, również poprzez
jej studiowanie i poprzez formację.
Jeśli rzeczywiście pokocha się
prawdę, łatwiej wyrazić ją darem
języka i ukazywać swoim życiem.

Częścią służby prawdzie jest wzięcie
na siebie ciężaru różnych sytuacji w
celu znalezienia właściwych
sposobów dla przekazania jej



powabu i do zaproszenia innych do
poszukiwania jej.

Często o wiele łatwiej jest zastosować
negatywny ton, aniżeli postarać się
poznać rozmówców w celu
znalezienia najlepszego sposobu dla
wytłumaczenia rzeczy; lecz, zapewne
jest to o wiele bardziej nieskuteczne.

Ukazanie miłego aspektu prawdy jest
bardzo wskazanym zadaniem dla
chrześcijan, ponieważ wiemy, że
miłość i prawda są tożsame.
Encyklika Ojca Świętego jest
odpowiedzią na wyzwanie, które on
sam sobie postawił jeszcze w dniach
poprzedzających jego wybór, a także
w innych pismach wcześniejszych, w
których – jak to już powiedzieliśmy –
scharakteryzował relatywizm jako
„centralny problem wiary".

Jeżeli relatywizm jest postawą, która
unika spotkania z prawdą z obawy
przed utratą wolności i szczęścia, to
czyż nie miłość powinna być tą, która



zdoła pogodzić prawdę, wolność i
szczęście? « Prawda i Miłość są tym
samym. To zdanie – jeśli ujmiemy je
w całej jego wymowie – jest
najwyższą gwarancją tolerancji;
wyraża sposób obchodzenia się z
prawdą, której jedyną bronią jest ona
sama, a więc miłość» [7].

Ojciec Święty, we wstępnych
punktach swojej encykliki stawia
pytanie, które opisuje nieco
defensywną postawę wielu osób
wobec prawdy, a w tym przypadku
wobec niektórych prawd moralnych
potwierdzonych przez Kościół: « Czy
Kościół swymi przykazaniami i
zakazami nie czyni gorzkim tego, co
w życiu jest najpiękniejsze? Czy nie
stawia znaków zakazu właśnie tam,
gdzie radość zamierzona dla nas
przez Stwórcę ofiarowuje nam
szczęście, które pozwala nam
zasmakować coś z Boskości?» [8].



Uczynić prawdę miłą polega właśnie
na pokazaniu, że odnajduje się
największe szczęście żyjąc w
prawdzie aniżeli starając się jej
uniknąć. Kiedy oddajesz się
apostolstwu, bądź przekonany, że
zawsze chodzi o to, aby ludzi uczynić
szczęśliwymi, bardzo szczęśliwymi:
Prawda nie da się oddzielić od
autentycznej radości [9].

Uczynić prawdę miłą jest dobrą
definicją apostolstwa, w którym
łączą się miłość i prawda. Prawda
surowa i bez miłości staje się
antypatyczna a nawet nieosiągalna,
ponieważ do prawd rozstrzygających
dla życia «nie dochodzi się tylko
drogą rozumowania, ale także przez
ufne zawierzenie innym osobom,
które mogą poręczyć za pewność i
autentyczność tejże prawdy» [10].

My chrześcijanie służymy prawdzie
przede wszystkim, kiedy
towarzyszymy jej i otulamy ją



miłością Chrystusa, świętością życia,
które zakłada, obok wielu innych
rzeczy, umiejętność przyjmowania
wszystkich.

Święty Josemaria kochał prawdę i
wolność; dlatego uczył, iż prawda nie
narzuca się lecz się oferuje: Czy nie
czujesz się przypadkiem powiernikiem
dobra i absolutnej prawdy? I czy
dlatego nie uważasz, że masz
szczególny tytuł lub prawo do
wykorzeniania zła za wszelką cenę?

— Tą drogą niczego nie naprawisz!
Jedynie przez Miłość i z miłością!
Pamiętając, że Miłość ci przebaczyła i
przebacza ci tak wiele [11].

Środowisko, w którym uczy się
kochać prawdę nie jest środowiskiem
kolizyjnym; zwycięzców i
pokonanych. Przyjaźń, radość, miłość
i dyspozycyjność do służenia
przekonują, poruszają, oświecają.
przygotowują ducha na rozbicie
murów relatywizmu, które zamykają



umysł na rozmyślanie o prawdzie.
«Najlepsza obrona Boga i człowieka
polega właśnie na miłości» [12].
Środowiskiem, które przywraca
zaufanie dla znalezienia prawdy i
które przygotowuje na jej przyjęcie i
pokochanie jest jedność życia.

Również między ludźmi, którzy nie
poznali Chrystusa nie brak
zapalonych i spójnych świadków
prawdy. Pomyślmy o świadectwie
Sokratesa, jako jednego z wielkich
poszukiwaczy prawdy, a którego Jan
Paweł II cytuje w encyklice Fides et
ratio; jego słowa ale nade wszystko
jego postawa spójności aż do samej
śmierci naznaczyły myśl filozoficzną
od ponad dwóch tysięcy lat [13].

Dlatego też jeszcze większy powód
mają chrześcijanie dla zaświadczenia
o Prawdzie, nie tylko rozumem,
kultywowanym poprzez lekturę,
poprzez studiowanie i refleksję; lecz
również poprzez cnoty, które



odzwierciedlają Chrystusa, prawdę,
która stała się życiem.

«Środowisko społeczne (…) potrzebuje
nowej formy życia i głoszenia
odwiecznej prawdy Ewangelii: w
samym jądrze społeczeństwa i świata
synowie Boży winni świecić cnotami
jak lampy w ciemności — Quasi
lucernae lucentes in caliginoso
loco» [14].

Chrystus nauczył nas Prawdy o Bogu
poprzez śmierć na Krzyżu. Święci
uwiarygodnili nam, iż Bóg jest
miłością oddając swoje życie dla
miłości Boga i miłości innych. Kościół
nie ustaje w dokładaniu starań w to
zadanie oświecenia świata i
wyciągnięcie go z mroków życia
pozbawionego prawdy i sensu.

------------------------------

[1]. Jan Paweł II, Enc. Fides et ratio,
nr 44.



[2] Ibid. Cfr. Paweł VI, List. apost.
Lumen Ecclesiae, 20-XI-1974, 8.

[3] J. Ratzinger, Wiara, prawda,
tolerancja, wyd. II Kielce 2005, s. 94

[4] Ibid., p. 201.

[5] Mt 4, 4.

[6] Iz 55, 11.

[7] J. Ratzinger,. Wiara, prawda,
tolerancja, wyd. II Kielce 2005, s.183

[8] Benedykt XVI, Enc. Deus caritas
est, n. 3.

[9] Bruzda, nr 185.

[10] Jan Paweł II, Enc. Fides et ratio,
n. 33.

[11] Bruzda, nr 824.

[12] Benedykt XVI, Enc. Deus caritas
est, n. 31.



[13] Cfr. Jan Paweł II, Enc. Fides et
ratio, n. 26.

[14] Bruzda, nr 318.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/umiowanie-prawdy/
(23-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/umiowanie-prawdy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/umiowanie-prawdy/

	Umiłowanie prawdy

