
opusdei.org

Ujrzeliśmy jego
gwiazdę

Homilia Józefa Kard. Ratzingera
(6 stycznia1999).

03-01-2000

Zeszłego listopada mogłem (z moimi
współpracownikami) zwiedzić słynie
papieskie obserwatorium
astronomiczne w Castel Gandolfo.
Widzieliśmy olbrzymie teleskopy, za
pomocą których uczeni ojcowie -
jeszcze do niedawna - usiłowali
przebadać mapę nieba. Dzisiaj to
wszystko stanowi jedynie muzeum;
bynajmniej nie dlatego, że nie



funkcjonują już aparaty; nie, światła
nad Rzymem i prawie nad całą
Europą stały się tak rażące, że nie
sposób zobaczyć jakichś gwiazd i
niemożliwe jest jakiekolwiek badanie
nieba z tego miejsca ziemi. Trzeba
było więc udać się do odległego i
niezamieszkałego zakątka w Amery‐
ce, aby tam kontynuować badania.
Światło człowiecze - nasze, przez nas
zrobione światło - zakryło światła
niebieskie. Nasze światła pozwalają
oglądać tylko siebie samego, a
zakrywają gwiazdy Boga. Ta właśnie
sytuacja obrazuje nam to, że my -
którzy wszystko chcemy sami robić -
nie potrafimy już rozpoznawać
stworzenia Bożego i śladów Boga.

A oto przychodzą ci ze Wschodu i
powiadają o sobie: „Ujrzeliśmy Jego
gwiazdę i przybyliśmy oddać Mu
pokłon”. Cóż to byli za ludzie, cóż to
była za gwiazda?



W nowym przekładzie Pisma
świętego słowo „magoi” (magowie)
zostało przetłumaczone jako
„interpretatorzy gwiazd”, tj.
astrologowie. Z pewnością jednak ci
mężowie nie byli ani magami, którzy
chcieliby podporządkować sobie
świat i Boga, ani astronomami w
dzisiejszym naukowym znaczeniu,
ani też astrologami, którzy mieliby
wgląd w tajemnicę jutra i tę wiedzę
chcieliby sprzedawać. To byli raczej
ludzie, którzy szukali czegoś więcej;
szukali właściwego światła
wskazującego nam drogę, którą
musimy iść w naszym życiu. To byli
ludzie, którzy byli przekonani o tym,
że Bóg zostawił w stworzeniu swą
ręką pisane znaki, które my musimy
i możemy starać się odczytać. To byli
Ludzie, którzy wiedzieli, że
otrzymaliśmy zadanie, aby - dla
osiągnięcia prawdziwego życia -
znaleźć ślady Boga i nimi się
kierować. To nie byli więc ludzie
szukający przygód, jak nowożytni



żeglarze objeżdżający naokoło świat,
którzy chcieli zdobyć nowe wiado‐
mości o ziemi, a sobie przy tym
przysporzyć chwały; nie było w nich
także tej ciekawości nauki, która
posłałaby rakiety w najdalszy
zakątek wszechświata, aby tylko
wyrwać mu ostatnie tajemnice. Ich
wzrok sięgał o wiele dalej: to byli
ludzie, którzy szukali Boga, a przez to
też siebie samych. Oni poszli śladami
Abrahama, który usłyszawszy glos
Boga, z Jego powodu stal się pielgrzy
mem; oni też byli ludźmi
niespokojnego serca, którzy nie
potrafili zadowolić się mapą i czysto
naukową wiedzą, lecz szukali praw‐
dziwej mądrości, która mówi, jak
mamy żyć, jak być człowiekiem. Być
może te cechy właściwe i szczególne
owych tajemniczych ludzi możemy
najlepiej zobaczyć, gdy przyjrzymy
się dokładniej kontrastowi, na jaki
natknęli się w Jerozolimie.



Na pierwszy plan wysuwa się tu 
Herod. Owszem, jest on za‐
interesowany tym Dzieckiem, ale nie
dlatego – jak sam mówi – aby oddać
Mu pokłon, ale aby Je pokonać. To
człowiek władzy, którzy w drugim
człowieku może odkryć jedynie
konkurenta. A ostatecznie widzi
konkurenta nawet w samym Bogu,
ba, w Nim widzi konkurenta
najgroźniejszego, takiego, który pra
gnie człowiekowi ograniczyć jego
własną przestrzeń życiową i jego
własną wolę i nie chce pozwolić mu,
aby dysponował sobą bez
ograniczeń. Dlatego Boga trzeba
zlikwidować, a !udzie muszą zostać
sprowadzeni do roli pionków w
potyczkach o władzę. Łatwo
wydawać wyrok na takiego
brutalnego władcę, ale sądzę, że
powinniśmy się zastanowić, czy w
nas nie tkwi coś z Heroda. Czy i my
nie uważamy Boga za konkurenta
naszego życia, który ustawia nam
slupy graniczne, aby przeszkadzały



robić, co się chce; konkurenta, który
nam chce coś obciąć z dysponowania
własnym życiem. I tak stajemy się
wewnętrznie rozgniewani i
przygnębieni, ho wpakowaliśmy się
w rebelię przeciw podstawie
wszystkich rzeczy. Wyjście z tego –
pojednanie – możemy znaleźć
dopiero wówczas, gdy nie tylko
przestanie zajmować nas idea
konkurencji, lecz gdy rozpoznamy, iż
obecność wszechmogącej miłości nic
nam nie zabiera, w niczym nam nie
zagraża, a ofiarowuje przestrzeń, w
której dopiero rzeczywiście można
żyć.

Następnie występują mieszkańcy
Jerozolimy. Nie trzeba ich zaraz
potępiać! To byli ludzie jak my:
znaleźli się wśród nich dobrzy i źli.
Byli tak zajęci swoimi troskami,
trudami i małymi radościami dnia
codziennego, iż na więcej nie mieli
ani czasu, ani siły. Podobnie też
dzieje się z nami, jakże łatwo



wkręcamy się w kierat codzienności,
w kierat pogoni za coraz więcej i
coraz wyżej, a nie chcemy iść drogą
do Boga.

W końcu pojawiają się też uczeni w 
Piśmie, teologowie, specjaliści od
Pisma świętego, którzy wiedzą o nim
wszystko, znają wszystkie
możliwości interpretacji, potrafią z
miejsca określić położenie
wszystkich tekstów i rzeczywiście w
dużej mierze mogli służyć
szukającym prawdziwą pomocą. Ale
– jak powiada Augustyn – dla innych
są oni drogowskazem, pokazują
drogę, a sami nie ruszają się z
miejsca. Pismo święte stało się
ostatecznie dla nich jedynie atlasem
ich ciekawości albo zbiorem idei
możliwych do opanowania, o których
można dyskutować. Nie przyszło im
jednak do głowy, że o tych ideach nie
tylko się wie i dyskutuje, lecz takie
winno się nimi żyć. I znów w tym
kontekście musimy skierować



pytanie do nas samych: Czyż i nas nie
kusi także, aby Pismo święte, wiarę
Kościoła traktować bardziej jako
przedmiot dyskusji niż jako drogę
życia? Widząc różnicę między tymi,
co wiedzieli, ale nie postępowali
zgodnie z tą wiedzą, a tymi, co nie
wiedzieli, ale – jako szukający –
znaleźli drogę, winniśmy także i my
rozpoznać, że Chrystus założył
Kościół nie po to, aby rozprawia) nad
słowem Bożym, ale aby był miejscem,
w którym tym słowem się żyje. Niech
w naszych sercach na nowo zrodzi
się gotowość do tego, abyśmy do słów
Biblii nie podchodzili jedynie jako do
jakiegoś przedmiotu – obok wielu
innych – naszej ciekawości, lecz
żebyśmy traktowali je jako prawdę,
która powiada nam, kim jest
człowiek i kim on naprawdę może
być; jako prawdę, która jest drogą i
dlatego żąda naszego życia; a tylko
ten, kto wespół z nią żyje i idzie,
odpowiada prawdzie.



Powróćmy do mędrców! Możemy
sobie wyobrazić, że ci ludzie
wystawieni byli na liczne drwiny. No
bo tylko ze względu na jakąś wieść,
że w Izraelu ma się narodzić boski
król, tylko dlatego, żc powstała jakaś
konstelacja gwiezdna, wyruszają w
daleką drogę; to dla prostodusznych
ludzi jawi się tylko jako czysty ab‐
surd i dziecinada. Mędrcy z
pewnością zostali nie raz wyśmiani.
Doświadczyli na sobie losu
Abrahama, który powiedział o sobie,
co z kolei powtarzali pierwsi
chrześcijanie: „Pielgrzymami i ob‐
cymi jesteśmy na tym świecie” (por. 
Hbr 11, 13), a więc nie całkiem do
niego należymy. Dla mędrców nie
miało jednak większego znaczenia,
co ludzie mówili o ich
przedsięwzięciu, co sądziła opinia
publiczna, która zmienia się przecież
prawie z dnia na dzień. Dla nich
ważną rzeczą było to, co jest
prawdziwe i co daje rzeczywiste



życie; i dlatego chętnie wzięli na
siebie wszystkie drwiny ludzkie.

I w tym miejscu są znów dla nas
wyzwaniem – również dzisiaj.
Właśnie dzisiaj staje się znów
przygodą prawdziwe życie z wiary;
przygodą jest traktowanie słów
Kościoła nie jako jakiejś –
przestarzałej na dodatek – teorii,
jednej z wielu; przygodą jest odwaga
bycia prawdziwym chrześcijaninem
ze wszystkimi konsekwencjami
wiary i działania. Również dzisiaj
patrzą na takiego jak na jakieś
kuriozalne stworzenie i nie szczędzą
mu drwin i szyderstw; również
dzisiaj – my, wierzący – jesteśmy w
jakiś sposób pielgrzymami i
cudzoziemcami. Ale właśnie tego
potrzebujemy, aby wyrosnąć z
przeciętności, aby „wstrzelić się” w
prawdę, w prawdziwą wielkość
człowieka, którą Bóg dla nas
zaplanował. Ta wielkość wyraża się
w tym, że będziemy podobni do



samego Boga, ponieważ Jego prawda
i miłość będą naszym światłem i
naszym życiem. Dlatego i dziś jest
aktualne to, co przewija się przez
cale Pismo święte: tutaj, na ziemi, nie
mamy stałego miejsca, szukamy
przeto przyszłego mieszkania.
Jesteśmy wdzięczni za piękną 
ojczyznę, ale ona właśnie stała się
piękna dzięki temu, żc ludzie
kierowali swój wzrok poza nią i
wyposażyli ją w drogowskazy
ukierunkowane na wieczność. I dalej
pozostanie nasza ojczyzna piękną,
jeżeli będziemy wciąż w drodze, a na
nasze miasta i wioski rozpostrze się
światło przyszłego świata.

W ten sposób doszliśmy już do
drugiego pytania: Cóż to była za
gwiazda, którą ujrzeli mędrcy? Przez
stulecia odbywały się na ten temat
najróżniejsze dyskusje
astronomiczne. Kepler sądził, że to
była jakaś gwiazda „nowa” czy
„supernowa”, to znaczy: jedna z tych



całkiem słabych gwiazd, w których
potężna wewnętrzna eksplozja
wywołała niesamowity błysk światła.
Inni mówili, ze była to kometa
Halleya; inni znów przypuszczali, że
mogło to być pozorne połączenie
Jowisza i Saturna. Dyskusja o tym
jest interesująca, ale nie prowadzi
nas do istoty sprawy. Ci ludzie chcieli
rozpoznać ślady Boga. Byli o tym
przekonani, że niebo głosi chwałę
Bożą, że Bóg może być dostrzeżony w
stworzeniu; byli pewni, że nie ten,
który szuka z pomocą choćby nie
wiem jakiej lunety, ale ten, kto używa
przede wszystkim lunety swego serca
i swą pełną wiary tęsknotą wyrywa
się w kierunku Boga, ten Go może
znaleźć i potrafi się zbliżyć do Niego.
Świat nie jest – jak chcą nam dziś
wmówić liczne teorie – produktem
przypadku i konieczności; ze świata
wyziera coś więcej: rozum Stwórcy,
nieskończona i niewyczerpana
fantazja Boga, Jego miłość, z której
przygotował dla nas ten świat. I



również dzisiaj nie dajmy się
omamić różnymi teoriami, które
mogą dojść tylko do pewnego punktu
i – dobrze rozumiane – nie są w ogóle
konkurencją dla wiary. Nie możemy
sobie odmówić tego, aby nie oglądać
piękna świata, jego tajemnicy, jego
potęgi, jego rozumu, przez który
przebija wieczny Rozum; nie
możemy zrezygnować z tego, aby
przez ten świat dać się wciąż od
nowa prowadzić do Boga, Stwórcy
nieba i ziemi. Tak postępując,
dojdziemy też do wniosku, że Ten,
który stworzył świat, i Ten, który
narodził się w Betlejem, i Ten, który
mieszka wśród nas w Eucharystii,
jest jednym i tym samym Bogiem
żywym, Tym, który nas powołuje i
chce nas przygotować do życia
wiecznego.

Tak więc w tych mędrcach stały się
najpierw te słowa prawdziwe, które
potem przez stulecia spełniały się
coraz bardziej: Przyjdą ze Wschodu i



z Zachodu, z Północy i z Południa i
usiądą do stołu razem z Abrahamem,
Izaakiem i Jakubem (por. Mt 8, 11) .
To oznacza nie tylko, że chrześcijanie
– powołani przez Boga – przyjdą ze
wszystkich stron świata; to znaczy
także, iż ze wszystkich duchowych
źródeł – z nauki, z religii – prowadzą
dro-gowskazy do Boga. Znaczy to też,
że w każdym ludzkim sercu
wyciśnięta jest ta gwiazda, która na
koniec ląduje w Betlejem i mówi: Tu
jest Ten, na którego wszystko czeka
w ciszy.

I oto ci mędrcy docierają teraz do
Jerozolimy, ale nad tym wielkim
miastem gwiazda gaśnie i nie jest już
widoczna. Co to ma oznaczać?
Jerozolima wówczas nie była z
pewnością tak jaskrawo oświetlona
jak dzisiejszy Rzym i światła miejskie
nie mogły w żadnym wypadku
przygasić światła gwiazd. Tutaj
chodzi więc o coś innego i głębszego.



Owi mędrcy założyli jako rzecz
oczywistą, że nowy król narodzi się
na dworze królewskim; naturalnie
przyjęli z góry, że Tego, który jest
mądrością i źródłem wszelkiego
poznania, można znaleźć wśród
uczonych. Ale teraz musieli
stwierdzić, że w tym miejscu —
owszem — znaleźli informację, ale
nie samego nowo narodzonego.
Musieli przyjąć do wiadomości, że
Bóg jest całkiem inny, że nie ma Go w
potędze tego świata, nie ma Go też
tak po prostu w nauce, a nawet nie
ma Go w teologii, ale pozwala się
dotknąć. Musieli uświadomić sobie,
że potęga — także potęga wiedzy—
często raczej zamyka dostęp do
Niego. Musieli więc przestawić swoje
myślenie na inne tory, musieli się na
nowo tego wszystkiego uczyć i
musieli zmienić siebie samych.
Musieli udać się do Betlejem, małego
miasteczka, które przedtem było jed‐
nym z najmniejszych miast, ale teraz
— po wsze czasy — już takie nie jest.



I także tam musieli jeszcze iść do
przybyszów, do najbiedniejszych, aby
znaleźć króla świata. Tak więc
musieli poznać, że miara Boga jest
całkiem inna, że On nie jawi się w
potędze tego świata, lecz dotyka nas
w całkiem inny sposób: w pokorze 
swojej miłości, która może naszą
wolność tylko prosić, aby Go
przyjęła, a przez to prz} jęcie Bóg
chce nas przemienić i uzdolnić do
życia Nim.

Również nasza sytuacja jest taka jak
tych mędrców. Jeżeli my mielibyśmy
wymyślić, w jaki sposób Bóg
powinien zbawić świat, to
powiedzielibyśmy tak: najpierw musi
z wielką mocą obalić wszystko, co
jest, i z wielką precyzją naukową
wprowadzić właściwą gospodarkę
światową, aby każdy miał wszystko
to, czego sobie zażyczy. Takie jest
nasze myślenie. W rzeczywistości
byłoby to pogwałcenie i jakieś
wyobcowanie człowieka, ponieważ



właśnie obumrze w nim to, co jest
jego najgłębszą istotą. No bo
wówczas nie byłaby brana pod
uwagę nasza wolność i nasza miłość.
Dlatego potęga Boga musi się inaczej
ukazać: w Betlejem, w pokornej
niemocy Jego miłości. Tam idziemy,
tam zatrzymała się gwiazda. Prośmy
Pana, aby zechciał nas nieustannie
obdarzać tym procesem
przemieniającym, który w życiu
nigdy nie ma końca. Prośmy, abyśmy
wciąż na nowo dochodzili do tego
innego Boga; abyśmy mieli odwagę
wyjść z naszych wyobrażeń i
marzeń, by szukać Go w pokorze
wiary.

W ten sposób doszliśmy do drugiego
aspektu wydarzenia w Jerozolimie.
Chodzi o język stworzenia i znaki
religijne, które prowadzą przez jakiś
odcinek drogi, ale nie dają
ostatecznej pewności. Na końcu
rnędrcy potrzebują jednak głosu
Pisma świętego. Dopiero ono potrafi



wskazać im ostatni fragment drogi.
To słowo Boże jest więc prawdziwą
gwiazdą; to slowo Boże jest tą wielką
„nową.” gwiazdą, w której ze słabości
ludzkiej mowy przebije nagle
nieskończona siła świetlna Bożej
prawdy i staje się dla nas
drogowskazem. Za tą „nową”
gwiazdą, za gwiazdą Bożego słowa,
chcemy właśnie iść. A więc jeśli
żyjemy tym słowem w Kościele Boga,
w którym owo słowo rozbiło swój
namiot, to wówczas idziemy drogą
właściwą, to wówczas znajdziemy tę
pewność, której nie mogą nam dać
wszystkie inne znaki.

Święto Objawienia — podobnie jak
Boże Narodzenie — w naszym kraju
złączone jest z pewnymi obyczajami.
Na drzwiach naszych domów
wypisujemy liczbę roku i litery C + M
+ B, co najpierw oznacza: „Chrstus
mansionem benedicat”, Chrystus
niech pobłogosławi ten dom. Prosimy
Go więc, aby z nami zamieszkał; aby



ten dom ochronił i bronił przeciw
wszelkiemu złu, przeciw wszelkiemu
niebezpieczeństwu i przeciw
wszelkim zniszczeniom. Prosimy Go,
aby ten dom otworzył szeroko w
duchu prawdziwej miłości; aby
uczynił zeń dom gościnny, w którym
wszyscy jesteśmy sobie bliscy; w
którym wszyscy czasowo mieszkamy
jako pielgrzymi Wiekuistego.

Litery te (C + M + B) przypominają w
dalszej kolejności również imiona
owych mędrców: Kasper, Melchior,
Baltazar, które zanotowano już —
aczkolwiek trochę w innej formie —
bylo nie bylo w pierwszej połowie
drugiego wieku. Oznacza to, że i my
chcemy się dołączyć do grona tych
Mędrców ze Wschodu; że my —
pośrodku naszych domów i z
prawdziwą wdzięcznością za te
cztery ściany, jakie mamy — chcemy
jednak pozostać wędrowcami i
pielgrzymami, którzy idą za gwiazdą.
I jeżeli dobrze widzimy, możemy



powiedzieć: w ciągu stuleci Mędrcy
ze Wschodu sami stali się gwiazdami,
które nas prowadzą, które nam
wskazują, gdzie jest Chrystus. Każdy
święty ma coś z takiej „nowej gwiaz‐
dy”; nagle z jakiegoś pierwotnie
niepokaźnego, nic liczącego się
czlowieka dzięki eksplozji światła —
jak ze słowa Bożego zaczyna bić
blask prawdy, wskazując nam
zarazem drogę.

I oto ostatnie wyzwanie tego dnia:
Pan chce, abyśmy sami stali się także
gwiazdami; aby również w nas
nastąpił ten przemieniający wybuch
wiary, dzięki któremu uwolni się
światło, jakie Bóg w nas umieścił;
abyśmy przez to znaleźli drogę i sami
stali się znakami drogowymi. O to
chcemy prosić Pana w ten
świąteczny dzień. Amen.

Objawienie Pańskie 1999



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/ujrzelismy-jego-gwiazde/
(20-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/ujrzelismy-jego-gwiazde/
https://opusdei.org/pl-pl/article/ujrzelismy-jego-gwiazde/

	Ujrzeliśmy jego gwiazdę

