
opusdei.org

Uczynienie z ośrodka
rodzinnego domu
(II)

Rodziny chrześcijańskie są
miejscami, w których wszyscy
żyją i troszczą się o siebie
nawzajem. Są jednak pewne
przeszkody, które mogą
znieczulić tę prawidłowość,
oraz kierunki działania, które
mogą ją ożywić.

01-11-2023

W jednym z ostatnich listów do
swoich dzieci w Opus Dei, święty



Josemaría zastanawiał się nad "nową
logiką" rodziny Bożej na ziemi. Już w
dniach spędzonych w Nazarecie Pan
Bóg wtajemniczał Maryję i Józefa w
sposób rozumowania i życia Dziecka,
które miało wyniszczyć samego
siebie i oddać wszystko, ponieważ
nie przyszedł, aby Mu służono, lecz
aby służyć[1]. Jest to ta sama logika,
której Bóg pragnie dla każdego
chrześcijańskiego domu:

„Spójrzmy na środowisko, w którym
rodzi się Chrystus. Wszystko tam
nakłania do tego bezwarunkowego
poddania się: Józef - historia
trudnych wydarzeń, połączona z
radością bycia opiekunem Jezusa -
kładzie na szali swój honor, spokojną
ciągłość swojej pracy, spokój
przyszłości; cała jego życie
wypełnione jest gotowością na to,
czego Bóg od niego żąda. Maryja
objawia się nam jako służebnica
Pańska (Łk 1, 38), która swoim fiat
przekształca całą swoją egzystencję



w poddanie się Bożemu planowi
zbawienia. A Jezus? Wystarczy
powiedzieć, że nasz Bóg ukazuje się
nam jako dziecko. Stwórca
wszystkiego ukazuje się nam w
pieluszkach małego stworzenia,
abyśmy nie mieli wątpliwości, że jest
prawdziwym Bogiem i prawdziwym
Człowiekiem (...). Konieczne jest
nasycenie się tą nową logiką, którą
Bóg zainaugurował, schodząc na
ziemię. W Betlejem nikt nic nie
zachowuje dla siebie. W Betlejem
nikt nie mówi o moim honorze,
moim czasie, mojej pracy, moich
pomysłach, moich gustach czy moich
pieniądzach. Tam wszystko służy
wielkiej grze Boga z ludzkością, którą
jest Odkupienie”[2].

Życie rodzinne jest odnawiane i
pomnażane zgodnie z tą "wielką grą"
służby, rozumianej nie jako
służalczość, ani jako zimne
nagromadzenie świadczeń czy
usług... ale jako stała dyspozycja do



życia dla innych, jako narzędzia
codziennej Bożej troski. Ten sposób
życia, który święty Josemaría
nazywał czasem «„zdrowym
skrzywieniu psychologicznym”
polegającym na zapominaniu o sobie
i myśleniu tylko o innych»[3], ma być
trwałym sposobem życia w
ośrodkach Dzieła. I, dzięki Bogu,
właśnie to, pod wieloma względami,
jest dostrzegane przez wiele osób,
które je odwiedzają: gotowość do
uprzyjemniania życia innym,
poświęcania im czasu i słuchania ich
nawet wtedy, gdy być może brakuje
nam czasu, pomagania im w
rozwiązywaniu problemów,
proszenia o przebaczenie, gdy jest to
konieczne, pójścia naprzód z
uśmiechem, wykonania zadania za
kogoś, kto jest zmęczony lub
spóźniony... i wiele innych
możliwości, jakie daje nam
codzienne życie razem.



Jednak, jak to może się zdarzyć w
każdej rodzinie, codzienne życie
czasami może mieć pewien efekt
erozji, a z czasem inna dynamika
może zakorzenić się w domu lub w
naszym charakterze. Nie
wyczerpując tematu, możemy
podsumować je w czterech rodzajach
przeszkód, którymi mogą być
czasami nadmiernie skoncentrowane
podejścia do funkcjonowania domu,
ze szkodą dla ludzi, którzy w nim
mieszkają lub coś, co możemy
nazwać „nieporozumieniami
relacyjnymi”: konflikty wynikające z
błędnego podejścia do wspólnego
życia. Oczywiście to, co opisano
poniżej, to nie są sytuacje, które
występują, by tak rzec, w
krystalicznie czystej postaci. Są to
raczej pewne zjawiska, które mogą
się pojawiać stopniowo, być może
mieszając się ze sobą, i które
pokazują, jak ludzka słabość ma
tendencję do łączenia się z tym, co
najcenniejsze i najdroższe. Krótka



refleksja nad jednym lub drugim
pozwoli nam zidentyfikować owe
„lisy, małe lisy, co pustoszą
winnice” (Pnp 2, 15). W ten sposób,
dla kontrastu, zostanie nakreślona
„logika”, której Bóg pragnie dla
domów, a konkretnie dla ośrodków
Dzieła.

Skuteczny, ale zimny

Pierwsze dwie przeszkody, które
mogą zepsuć logikę służby, dotyczą
sfery funkcjonalnej. Jeśli pomyślimy
o dwóch określeniach, których
święty Josemaría często używał, aby
scharakteryzować Dzieło, jako
„rodzina i jednocześnie wojsko”[4] -
ryzyko polegałoby tutaj na pewnym
braku równowagi, w którym
"wojsko" miałoby tendencję do
przyćmiewania rodziny, dając
początek skutecznym domom, ale z
niewielką ilością ciepła, a może z
mniej lub bardziej ukrytymi
napięciami lub urazami.



Pierwszą przeszkodę tego typu
możemy nazwać logiką synergii.
Logika ta jest częściowo związana z
rozwojem społeczeństwa w ostatnich
dziesięcioleciach, który przyniósł ze
sobą, za tak wieloma usługami i
możliwościami, nieskończoną liczbę
zadań i tematów do załatwienia:
rachunki, procedury
administracyjne, wiadomości... W
rezultacie możemy z łatwością
spędzać godziny biegając za różnymi
sprawami i procedurami. I tak jak w
każdej rodzinie zdarza się, że z
powodu uwagi na pracę, dom, dzieci
i wszystko, co trzeba dla nich zrobić,
mąż i żona mogą zaniedbać swoją
małżeńską przyjaźń (ich intymność,
ich wzajemne uczucie...), tak też w
ośrodku, zwłaszcza gdy prowadzi się
w nim w kilku rodzajów pracy
apostolskiej, może się zdarzyć, że
jedna i druga osoba będą się ze sobą
kontaktować w sposób coraz bardziej
pragmatyczny, wręcz ograniczony do
„rzeczy, które trzeba załatwić”[5].



Ośrodek działałby wówczas z
tendencją do synergii (syn - ergon,
zjednoczenie działania), ale ze
znacznym brakiem współczucia (syn
- pathos, zjednoczenie uczuć). Każda
osoba wykonywałaby swoje zadania,
swoje obowiązki, swój plan życiowy,
a dom funkcjonowałby jak
precyzyjny mechanizm - wszystko
byłoby na swoim miejscu, każda
osoba wykonywałaby swoje zajęcia...
- ale brakowałoby zdolności do
współczucia, współodczuwania z
innymi: do dobrej zabawy z nimi, do
cierpienia z nimi. Święty Josemaría
ostrzegał przed tym ryzykiem
mocnymi słowami: „w dniu, w
którym będziemy żyć jak ludzie obcy
albo obojętni, Opus Dei z naszej winy
będzie martwe”[6]. Co więcej, jak to
się dzieje na zwykłym ludzkim
poziomie w każdej organizacji, brak
współczucia między jednym a
drugim skończyłby się
zaszkodzeniem, czy wręcz
zablokowaniem owej synergii.



Drugą przeszkodę moglibyśmy
nazwać logiką ładu. Tutaj również
istnieje analogia do każdego domu
rodzinnego, w którym jedno lub
drugie z małżonków przywiązuje być
może nadmierną wagę do tego, aby
wszystko było "tak, jak powinno być":
harmonogram, porządek materialny,
zadania jednego lub drugiego...
Oczywiście każdy dom potrzebuje
pewnych wytycznych, aby nie utonąć
w chaosie, ale czasami mogą pojawić
się nadmierne oczekiwania
dotyczące idealnego domu, sposobu
robienia rzeczy, który ma być
właściwy i którego należy
przestrzegać za wszelką cenę, nawet
czasami kosztem spokoju
rodzinnego. A jednak doświadczenie
tak wielu rodzin pokazuje, jak w
przypadku nadmiaru zasad i braku
dbałości o relacje między rodzicami
a dziećmi, spontanicznie rodzi się
frustracja, jeśli nie bunt, ze strony
dzieci. Do tego, między innymi,
odnosił się św. Paweł, gdy pisał:



„Ojcowie, nie rozdrażniajcie waszych
dzieci, aby nie traciły ducha” (Kol 3,
21).

Te sposoby widzenia i działania
mogą być nie mniej problematyczne
w przypadku ośrodka. Z jednej
strony dlatego, że ci, którzy tam
mieszkają, są dorośli, każdy ze swoją
wolnością i odpowiedzialnością; z
drugiej strony dlatego, że ośrodek,
będący inicjatywą apostolską
powołaną by „działać” i domem
otwartym dla wszystkich, jest także
domem tych, którzy tam mieszkają, i
konieczne jest, aby odczuwali go jako
taki, a nie jako zwykłe przedłużenie
ich życia zawodowego. W
porównaniu z konwencjonalnym
domem rodzinnym, ośrodek Dzieła
ma tę szczególną cechę, że w nim
dom i praca współistnieją na stałe, a
także, że ci, którzy pracują w tym
zadaniach apostolskich: czynią to
bezinteresownie: są tam, ponieważ
tak chcą. A to, będąc najbardziej



nadprzyrodzonym[7], a zatem
najbardziej radykalnym powodem,
musi być również kwestią taktu i
wrażliwości. „Aby być bardziej
uduchowionym, bardziej
nadprzyrodzonym - nauczał św.
Josemaría - trzeba być bardzo
ludzkim i wysilać się, aby do życia
podchodzić z serdecznością”[8].

W tym świetle zrozumiałe jest, jak
kłopotliwe może być kładzenie zbyt
dużego nacisku na kryteria,
wytyczne, cele itp. Z czasem wady tej
logiki stają się ewidentne.
Najbardziej oczywistą z nich jest to,
że ci, którzy koncentrują się
wyłącznie lub głównie na „tym, co
jest w planie”, mogą mylić znaczenie
środków z celami i ostatecznie
ograniczać wolność innych w
sprawach, które mogą dopuszczać
różne podejścia[9]. Inną wadą jest to,
że jeśli nie uda się zharmonizować
tego, co w naszym rozumieniu
„powinno być” ze spontanicznością,



która powinna charakteryzować
życie rodziny, atmosfera może stać
się zaogniona i napięta. I wreszcie
jest faktem, że ci, którzy koncentrują
się na kontrolowaniu sytuacji,
zawsze odnoszą wątpliwe
zwycięstwa, ponieważ stawiając na
pierwszym miejscu skuteczność,
mogą tak naprawdę nie odnieść
sukcesu w zdobywaniu ich serc i
pomaganiu im we wzrastaniu w
wolności[10]. Ci, którzy zasadniczo
dążą do kontrolowaniu sytuacji,
łatwo się wypalają i często
doprowadzają do zniechęcenia
innych, którzy nabierają
przekonania, że nie są ważnymi
uczestnikami w tworzeniu tego
domu.

Nieporozumienia relacyjne

Dwie inne przeszkody, które mogą
pojawić się w życiu domowym,
można zdefiniować jako
nieporozumienia relacyjne lub



„spięcia”. Podobnie jak poprzednie,
mają one swoje analogie w życiu
niektórych rodzin i charakteryzują
się wywoływaniem pewnego
niezadowolenia u tych, którzy w nich
utknęli. Jeden z bohaterów
przypowieści Pana uosabia tego typu
stan. To starszy syn, który czyni ojcu
wyrzuty z powodu serii porównań z
bratem i który w końcu musi
usłyszeć te słowa: „Moje dziecko, ty
zawsze jesteś przy mnie i wszystko
moje do ciebie należy” (Łk 15, 31).

Pierwszą przeszkodę nazwijmy
logiką zasługi. Są osoby, które z
zewnątrz widzimy jako pełne uwagi
dla innych i wielkiej zdolności do
poświęceń, dbające o rzeczy w domu
i tych, którzy tam mieszkają. Ale
działają, na ogół nieświadomie, w
oczekiwaniu, że w zamian za swoje
wysiłki zdobędą sympatię innych. Ta
logika, która ma rozsądne
zastosowanie w wielu dziedzinach
życia, nie działa w rodzinie,



ponieważ tu nie odpowiada
rzeczywistości. Tutaj jesteśmy w
sferze bezinteresowności: jesteśmy
rodziną i nie ma sensu chcieć
zasłużyć na miłość.

Oczywiście ci, którzy czują, że
rodzina jest ich własnością, robią dla
niej wszystko, co w ich mocy, ale bez
domagania się afektywnej
rekompensaty, tak jak ojciec lub
matka nie domagają się jej, aby
kochać swoje dzieci (wręcz
przeciwnie, wbrew wszelkim
oczekiwaniom, odnajdują swoje
szczęście w tej bezinteresowności).
Oczywiście czasami może nam
brakować pewnej uwagi dla naszych
wysiłków; ale jeśli zwykle myślimy,
że należy się nam jakaś wzajemność
za to, co robimy, nasze spojrzenie
może stać się autoreferencyjne: tak
jak w przypadku najstarszego syna z
przypowieści, który mieszka w domu
ojca, ale tak naprawdę nie traktuje go
jak swojego. Ten syn odmienia tylko



osoby liczby pojedynczej - ja, ty, on -
w kontekście wyrzutów i
porównywania się z bratem.
Zapomina o "my", które jest
przestrzenią, do której ojciec
chciałby go przyciągnąć. Z czasem
jego logika ujawnia głębokie
niezadowolenie; porównuje siebie i
obserwuje wolność innych (ojca,
brata), których osądza, ponieważ
dają lub otrzymują to, czego jego
zdaniem nie powinni (por. Łk 15,
29-32). W ten sposób to, co jawi się w
jego oczach jako sprawiedliwe
rozliczenie, jest w rzeczywistości
gorzką zapiekłością, zranioną pychą.

W końcu istnieje coś, co możemy
nazwać logiczną przeszkodą uczuć,
gdzie kryterium oceny życia
rodzinnego skupiałoby się na
własnych uczuciach: Jak czuję się w
życiu rodzinnym? Czy czuję się
dobrze? Są to z pewnością pytania,
na które należy zwrócić uwagę;
zarówno należy zwracać uwagę na



to, co poprawia atmosferę w domu,
jak i na to, co może powodować
dyskomfort. Jednakże, chociaż dobre
samopoczucie emocjonalne jest
ważnym wskaźnikiem, nie może stać
się głównym kryterium, podstawową
motywacją do wspólnej pracy nad
budowaniem domu.

Jeśli człowiek kierowałby się tą
logiką, dobre samopoczucie stałoby
się niezbędne, by podjąć wysiłek
dbania o rodzinę. A jednak są chwile,
kiedy rodzina potrzebuje, abyśmy
odłożyli na bok nasze preferencje.
Jak Ojciec często nam przypomina,
„można wykonywać z radością ― a
nie z niechęcią ― to, co wiele nas
kosztuje, to, co się nam nie podoba,
jeżeli robi się to z miłości i z miłością,
a zatem w sposób wolny”[11]. Ktoś
może nie być w stanie przezwyciężyć
tej trudności, ponieważ czując, że
„ma prawo” do otrzymywania
uczucia i domagając się go jako
bezwarunkowej miłości, nie zadaje



sobie pytania o swój własny wkład.
Tak dzieje się ze starszym bratem z
przypowieści, który nie zastanawia
się nad tym, czy jego ojciec nie
potrzebuje od niego czegoś „ekstra”:
myśli tylko o uczcie, której nie mógł
mieć (por. Łk 15, 29).

Zbytnie skupienie się na domaganiu
się uczucia rodzi tendencję do
odrzucania osób: w przeciwieństwie
do szczerej i otwartej przyjaźni,
która jest właściwa dla relacji
braterskiej[12], instaluje się dynamikę
partykularnej przyjaźni[13], które,
ponieważ są wyłączne i
wykluczające, są karykaturą
przyjaźni braterskiej; w ten sposób w
domu byliby „przyjaciele” i „inni”.
Logicznie rzecz biorąc, taka postawa
byłaby szkodliwa dla atmosfery
domu, ale także dla samej osoby,
która mogłaby łatwo popaść w
rozgoryczenie, pozbawiona zasobów
afektywnych. Dar celibatu, mający
na celu generowanie wielkiej



„zdolności kochania wszystkich”[14],
zostałby w ten sposób niestety
umniejszony.

Logika służby opiera się na logice
daru

Przeszkody, które naszkicowaliśmy,
mają to do siebie, że implicite niosą
ze sobą pewne ograniczenia co do
wysiłku i poświęcenia. Czasami - i
dzieje się tak w każdym sektorze
społeczeństwa - za pewnymi
kryzysami lub fizycznymi i
psychologicznymi załamaniami może
stać owa ukryta logika myślenia i
zachowania, która koncentruje się na
wyrafinowanej pretensji do
wydajności, kontroli, zasług lub
oczekiwaniu na sympatię; albo
mieszanka kilku z tych elementów,
pośród innych opcji[15].

Tego typu kryzysy, za pomocą
których samo życie chce przywrócić
nas do normalności, mogą być okazją
do oczyszczenia i naprawy: okazją do



uświadomienia sobie, że właściwe
podejście zostało utracone lub
zaniedbane. Jeśli jednak nie zostaną
one rozwiązane, mogą prowadzić do
pragnienia eskapizmu, potrzeby
niezwykłych wydarzeń, aby
zrekompensować frustrację.
Ostatecznie jednak jej nie
wyeliminują, ponieważ nie odnoszą
się do źródła problemu. Być może
jest więc tak, że różne świętowania,
najbardziej radosna część życia
rodzinnego - te chwile, które
powinny wyrywać z rutyny - nie
cieszą wystarczająco. I chociaż
można żyć szczęśliwie i z
wdzięcznością za to, co się ma, żyje
się tęskniąc za tym, czego się nie ma.

Na przekór tym przeszkodom, które
pomniejszają życie i powołanie, stoi
„wielka gra Boga z ludzkością, którą
jest Odkupienie”[16]. Logika służby
prowadzi nas do dawania, ale nie
dlatego, że chcemy otrzymywać, ale
dlatego, że „myśmy poznali i



uwierzyli miłości, jaką Bóg ma ku
nam” (1 J 4, 16). W centrum naszego
życia jest Bóg, który nas kocha i
napełnia łaską, abyśmy dawali
bezinteresownie: „Darmo
otrzymaliście, darmo dawajcie” (Mt
10, 8). I wtedy nie buduje się już
domu w oparciu o chłodną
kalkulację. Logika służby wskazuje
na prostotę ojca lub matki, którzy nie
muszą podejmować żadnych
postanowień ani gromadzić aktów
służby[17]: po prostu dają samych
siebie, stają się dyskretnym
kamiennymi blokami[18], aby mury
były mocniejsze, a ciepło domu lepiej
utrzymane. Kontemplując piękno
domu, który budują, napełniają się
radością i wdzięcznością.

Taka jest właśnie logika synowska
Jezusa - Syna, który naprawdę może
powiedzieć Ojcu: „Wszystko […] moje
jest Twoje, a Twoje, jest moje” (J 17,
10). Tutaj najlepszą nagrodą jest
miłość Boga, która zawsze nas



wyprzedza: w każdej chwili On
kocha nas pierwszy (por. 1 J 4, 10). I
to właśnie ta miłość wypełnia serce,
gdy jest ono zwrócone ku innym. Jest
to miłość „nieustanna i
niestrudzona”[19], ponieważ czymś
naprawdę męczącym jest „kręcenie
się w kółko wokół samego siebie”[20].
Natomiast służba, autentyczne życie
dla innych, może być czasem trudne,
ale nie jest męczące.

Różnorodność niuansów w
zależności od miejsca i ludzi

„Jeżeli Pan domu nie zbuduje, na
próżno się trudzą ci, którzy go
wznoszą. Jeżeli Pan miasta nie
ustrzeże, strażnik czuwa
daremnie” (Ps 127 [126], 1). Te słowa
Pisma Świętego szczególnie brzmią,
gdy myślimy o rzeczywistej
obecności Pana w kaplicach
ośrodków Dzieła: On buduje dom; On
strzeże miasta, jeśli Mu na to
pozwolimy. „Jeśli ośrodek twoich



myśli i nadziei znajduje się w
Tabernakulum - pisze św. Josemaria -
jak obfite będą owoce świętości i
apostolstwa!”[21]. I tak właśnie jest:
kiedy ktoś żyje z Bogiem, dla innych,
staje się pośrednikiem, inspiratorem
i motorem świętości, która jest
najmocniejszym fundamentem
domu.

Sposób, w jaki ta dynamika służby –
„zdrowe skrzywienie psychologiczne
polegające na zapominaniu o sobie
myśleniu tylko o innych”[22] - będzie
się przejawiać, tak będzie się różnić
w zależności od osoby. Każdy
ośrodek musi być unikalną mozaiką,
składającą się z talentów, które każda
osoba wykorzystuje w służbie na
rzecz rodzinnego ciepła.
Oczekiwania dotyczące tego, co
oznacza dom dla każdej osoby, są
różne, dlatego ważne jest tworząc go,
aby nie kierować się prostą listą
kryteriów aplikacyjnych.



Każdy ośrodek wprowadza pewne
niuanse co do sposobu obchodzenia
świąt, pomagania sobie nawzajem w
materialnym utrzymaniu domu, w
promowaniu projektów apostolskich
lub w relacjach z rodzinami. Zawsze
też jest coś wspólnego: czułość,
poczucie humoru, zmysł
nadprzyrodzony, spotkania rodzinne,
wiadomości o Ojcu i rodzinie Dzieła,
radosna wstrzemięźliwość i
nadprzyrodzony spokój, który
pozwala na odpoczynek. Ten sam
duch wszędzie, z żywą konkretnością
w każdym miejscu. Dlatego zawsze
czujemy się jak w domu, gdy
udajemy się do innego regionu lub
innego ośrodka; ponieważ czujemy
jedność i różnorodność - bogactwo -
Dzieła.

Logika służby nie chroni nas przed
naszymi własnymi wadami, ani
przed wadami innych. Logika ta
wcale nie oznacza, że nie możemy
czuć się lepiej lub gorzej z tymi,



którzy z nami mieszkają; że dom i
zajęcia są lepiej lub gorzej
zorganizowane; że musimy starać się
zrozumieć tych, którzy nas
otaczają[23]; że musimy prosić ich o
przebaczenie lub przebaczać im, gdy
jest to konieczne[24]. Ale - i to jest
decydujące - ta logika zawsze
pozwala nam znaleźć środki, aby iść
naprzód i zbliżać się do Boga.

Kiedy dom tworzy się na gruncie
służby, wszystko się ożywia: w czasie
tertulii lub po obiedzie, jest się
bardziej uważnym, aby poprowadzić
rozmowę tak, aby inni mogli
odpocząć; modli się i myśli o
upomnieniu braterskim z wielkiej
sympatii do drugiego, a nie z powodu
irytacji, jaką mogą nam sprawić jego
ograniczenia; i udaje się przejść obok
tak wielu rzeczy bez irytacji:
uśmiechając się i kiwając głową[25].
Autentyczna służba, chociaż wymaga
wysiłku, aby wyjść z naszego małego
egoizmu, jest sytuacją win-win. 



Autentyczna służba zawsze sumuje
się w obu kierunkach: u tego, kto
służy i u tego, kto jest obsługiwany. I
wszystko to staje się tak naturalne, że
nawet nieco zawstydzające jest
nazywanie tego „służbą”. Jest to po
prostu miłość braterska.

Każdy odgrywa niezastąpioną rolę
w tworzeniu domu rodzinnego

W swoim liście na temat powołania
do Dzieła Ojciec przypomina o
decydującym wpływie Administracji
na tworzenie rodzinnej atmosfery w
ośrodkach: „przez swoją pracę
dbacie o życie w Dziele i służycie mu,
czyniąc pojedynczą osobę centrum
uwagi i priorytetem waszej pracy.
Jest to bardzo konkretny wyraz tego,
że Dzieło jest rodziną; prawdziwą
rodziną, a nie rodziną w sensie
metaforycznym”[26]. Jest to praca 
performatywna, w tym sensie, że
tworzy sprzyjające środowisko i
stanowi punkt odniesienia, w którym



można dostrzec wkład każdej osoby
w tworzenie środowiska rodzinnego.
Jednakże, aby wcielić to w życie,
podstawa ta wymaga udziału
każdego z domu.

Dla członków rady lokalnej ośrodka
zadanie służby, które Bóg powierza
im za pośrednictwem Dzieła, polega
przede wszystkim na dbaniu o to,
aby każda osoba miała niezbędną
formację i opiekę duchową, a także
odpowiedni poziom bezpieczeństwa
materialnego. Tak podsumował to
św. Josemaría: „z ojcowską i
macierzyńską troskliwością
opiekujcie się duszami i ciałami tych,
którzy zostali wam powierzeni”[27].
Zadanie to wymaga dużej
odpowiedzialności ale także
cierpliwości i oddania się Bogu. W
ten sposób łatwiej zrozumieć sposób
bycia innych i ich mocne strony, na
których można budować, aby pomóc
im wzrastać, każdemu z osobna i
całemu ośrodkowi, pomóc wyraźniej



widzieć, że naprawdę ważne jest, aby
wszyscy zbliżyli się do Boga, a nie
tylko, aby sprawy potoczyły się w
określony sposób i być gotowym
prosić o przebaczenie, ponieważ to
nie tylko nie pozbawia autorytetu,
ale zbliża do innych siebie. Kiedy
organizacja ośrodka jest określona w
ten sposób, atmosfera nie przestaje
być wymagająca, co zakłada każde
poszukiwanie świętości, ale zyskuje
radość i spokój, które czynią to
poszukiwanie autentycznym[28].
Wszyscy w ośrodku utożsamiają się z
raison d'être tego domu: wszyscy
razem, jako jedność, w zgodzie ze
wspólnymi celami i partykularnymi
celami każdego z nich.

Kapłan, ze swojej strony, jest często
rozmówcą, który słucha i daje
ukojenie, i pomaga spojrzeć na różne
aspekty codziennego życia z
perspektywą, a jednocześnie z
ostrością. „My, kapłani, pisze św.
Josemaría, musimy mieć tego samego



ducha, co inni, ale przede wszystkim
ducha zrozumienia, miłości, życia we
wspólnocie ze wszystkimi,
nieulegania zgorszeniu, podnoszenia
na duchu, pomagania, jak matka”[29].
Kapłan, bardziej niż inni, musi być
narzędziem jedności i nadziei, „bez
nieśmiałości czy kompleksów, które
są zazwyczaj dowodem
niedojrzałości ludzkiej, jak również
bez klerykalnej przewagi, która
wskazywałaby na braki zmysłu
nadprzyrodzonego”[30]. Jeśli dla
dyrektorów ryzyko oznacza logikę
konieczności, dla księdza jest to
logika zasług: zawsze służy innym w
namacalny, szczególny i nie do
zastąpienia sposób; ale jeśli czuje, że
jego wysiłki nie są doceniane, może
nieświadomie generować u siebie
pewną mentalność ofiary. Don
Álvaro odpowiedział na taki sposób
myślenia w następujący sposób:
«Jeśli naprawdę chcesz wiedzieć, na
czym polega dusza kapłańska,
podsumuję to słowami naszego Ojca:



nigdy nie mówić basta [dość]. Nigdy
nie mówić „basta” miłości, nigdy nie
ustawać w poświęceniu się, jak
Chrystus»[31].

„Jest rzeczą normalną, że w wielu
rodzinach żyją razem osoby różnych
pokoleń (dziadkowie, rodzice, dzieci)
i różnych charakterów, a także częste
są rodziny z, mniej lub bardziej
poważnie, przewlekle chorymi. Jest
też prawdą, że to może niekiedy
powodować osłabienie rodzinnej
jedności. Jednak, kiedy panuje tam
miłość, bardzo często trudności
prowadzą do większego
zjednoczenia rodziny”[32]. Dlatego
wszyscy, którzy mieszkają w tym
samym ośrodku, od najstarszych do
nowoprzybyłych, mają misję
budowania tego domu, z talentami,
które Bóg im dał, i z własnym
sposobem bycia; tak, aby dom był dla
każdego miejscem intymności,
bezwarunkowej miłości i spokojnego
odpoczynku. Każdy ma swoje



niezastąpione miejsce w tym
zadaniu, ponieważ każdy wie lepiej
niż ktokolwiek inny, jakimi talentami
obdarzył go Bóg, aby służyć
wszystkim z inicjatywą i hojnością.
Braterstwo przeżywane w każdym z
naszych ośrodków będzie również
oazą pokoju i źródłem inspiracji dla
życia przyłączonych i
supernumerariuszy oraz wszystkich
tych, którzy przybywają do ciepła
Dzieła.

Chorzy odgrywają szczególną rolę,
nie tylko dlatego, że „dla zakochanej
duszy dzieci i chorzy to przecież
On”[33], ale także dlatego, że są
najbardziej bezpośrednim i
praktycznym wyzwaniem dla
uprzednio opisanych negatywnych
przeszkód. Chorzy, pozwalając się
otoczyć opieką, wnosząc to, co mogą
wnieść w swoim stanie i nie
poddając się logice tych, którzy nie
czują się wystarczająco kochani,
mogą być biegunem spójności dla



ośrodka, który zjednoczy wysiłki w
służbie tym, którzy najbardziej tego
potrzebują.

Życie rodzinne ośrodka, zbudowane
na tych fundamentach, promieniuje
Bożą miłością wokół niego i
stopniowo otwiera drzwi domu,
który On przygotował dla tych,
którzy Go kochają, zarówno dla tych,
którzy w nim mieszkają, jak i dla
tych, którzy go odwiedzają. „Jeżeli
będziecie się wzajemnie miłować,
mówi św. Josemaría, każdy z naszych
domów będzie takim domem, jaki
widziałem i jaki chcę, aby był w
każdym zakątku. A każdy z waszych
braci i każda z waszych sióstr będzie
odczuwać święty głód powrotu do
domu po całym dniu pracy; a wtedy
będą mieli ochotę wyjść na ulicę (...)
na tę wojnę o pokój"[34].



[1] Por. Flp 2, 7; Mt 20, 28.

[2] Święty Josemaria, List, 14 II 1974,
nr 2.

[3]Kuźnia, 861.

[4] „Opus Dei jest z pewnością rodziną
i jednocześnie wojskiem. Rodzina
zjednoczona radosnym i życzliwym
uczuciem; wojsko, najbardziej
predysponowane do walki
duchowej” (De Spiritu, nr 64).

[5] Do tego można dodać kolejną cechę
kulturową teraźniejszości: tendencję
do przeżywania czasu wolnego w
sposób indywidualistyczny, tak że
wszystko, co nie jest pracą, ma
tendencję do obracania się wokół
moich zainteresowań, moich
upodobań, moich działań, mojego
życia towarzyskiego i tak dalej.
Logicznie rzecz biorąc, taka postawa
znacznie zagroziłaby ciepłu
domowego ogniska.

https://escriva.org/pl/forja/861/


[6] Cytowany w F. Ocáriz, List
pasterski, 16 II 2023, nr 9.

[7] Por. To Chrystus przechodzi, nr 17.

[8] Św. Josemaria, List 27, nr 34,
cytowany w E. Burkhart - J. López, 
Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de San Josemaría, Rialp,
Madryd 2013, tom III, str. 600.

[9] Por. F. Ocáriz, List pasterski, 9 I
2018, nr 8.

[10] „Formacja przez całe życie, jeśli
nie zaniedbujemy jej koniecznych
wymagań, w pewnym istotnym
stopniu otwiera przed nami
horyzonty. Natomiast gdybyśmy
ograniczyli się do wymagania i
egzekwowania wymagań,
moglibyśmy na koniec zobaczyć tylko
to, czego nie udało nam się zrobić,
nasze wady i ograniczenia,
zapominając o tym, co najistotniejsze
— o miłości Boga do nas” (F. Ocáriz,
List pasterski, 9 I 2018 r., nr 11).

https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-opus-dei-16-02-2023/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-opus-dei-16-02-2023/
https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/17/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-9-stycznia-2018-r/


[11] F. Ocáriz, List pasterski, 9 I 2018,
nr 6.

[12] Por. F. Ocáriz, List pasterski, 1 XI
2019, nr 14-17.

[13] Pojęcie partykularnej przyjaźni
ma długą i złożoną historię w
tradycji chrześcijańskiej. Po raz
pierwszy wspomniane w pismach
św. Bazylego z Cezarei, znajdzie
szczególny rozwój na Zachodzie,
począwszy od Naśladowania
Chrystusa i dzieł św. Teresy z Avila i
św. Franciszka Salezego. Na temat
rozumienia tego pojęcia przez św.
Josemaríę por. Droga, wydanie
historyczno-krytyczne, nr 366.

[14] F. Ocáriz, List pasterski, 28 X 2020,
nr 22.

[15] Jednocześnie święty Josemaria
pisze: „Dyrektorzy popełniliby
poważny błąd, gdyby pozwolili
mojemu synowi, bez rzeczywistej
potrzeby, znaleźć się w

https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-1-listopada-2019-r/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-28-10-2020/


okolicznościach, które wymagałyby
od niego ciągłego heroizmu,
zapominając, że te sytuacje powinny
być przejściowe i że należy szukać
odpowiednich środków, aby jak
najszybciej ją zakończyć” (List 27, nr
38).

[16] Św. Josemaria, List, 14 lutego 1974,
nr 2.

[17] „Kiedy jest miłość, ośmieliłbym się
powiedzieć, że nie trzeba nawet
robić postanowień. Moja matka
nigdy nie robiła żadnych
postanowień, by mnie kochać, a
musicie wiedzieć, jak bardzo mnie
kochała!” (Św. Josemaria, notatki ze
spotkania rodzinnego, cytowane w S.
Bernal, Monseñor Josemaría Escrivá
de Balaguer. Apuntes sobre la vida
del Fundador del Opus Dei; Rialp,
Madryd 1980, wyd. 6, str. 37).

[18]Por. Święty Josemaria,
„Sillares” [kamienne bloki] (27 VII



1937) w Crecer para adentro, 233-239
(AGP, biblioteka, P12).

[19]Por. Przyjaciele Boga, nr 296.

[20] „Tym, co naprawdę męczy, moje
dzieci, jest pycha, krążenie wokół
własnego "ja". A poza tym, że
obciąża, uniemożliwia duszy
odczuwanie bliskości Boga” (bł.
Alvaro, w Crónica, XI-1989, str. 1141;
AGP, Biblioteca P01).

[21] Kuźnia nr 835.

[22] Ibidem, nr 861.

[23] F. Ocáriz, List pasterski, 16 II 2023,
nr 3-6.

[24] Ibidem, nr 7-8.

[25] „Święty Józef jest cudowny! Jest
świętym uległej pokory..., wiecznego
uśmiechu i posłusznego pokiwania
głową” (Św. Josemaría, cytowany w
A. Vázquez de Prada, Założyciel Opus
Dei (III), Wydawnictwo M, Księgarnia

https://escriva.org/pl/amigos-de-dios/296/
https://escriva.org/pl/forja/835/
https://escriva.org/pl/forja/861/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-opus-dei-16-02-2023/


św. Jacka, Kraków 2006, str. 792,
przypis 170).

[26] F. Ocáriz, List pasterski, 28 X 2020,
nr 15.

[27]Św. Josemaria, List 27, nr 39.

[28] «„Jesteście wszyscy tak radośni, że
nawet bym się tego nie spodziewał”
— usłyszałem od kogoś. Od dawna
już nieprzyjaciele Chrystusa w swych
diabelskich usiłowaniach nie
przestają szemrać, że ludzie oddani
Bogu są „ponurakami”. I niestety
niektórzy z tych, co chcą być
„dobrzy”, wtórują im swoimi
„smutnymi cnotami”. — Dziękujemy
Ci, Panie, że zechciałeś posłużyć się
naszym życiem, radosnym i
szczęśliwym, dla wymazania tej
fałszywej karykatury. — Proszę Cię
także, abyśmy o tym nie
zapomnieli» (Bruzda, 58).

https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-28-10-2020/


[29]Święty Josemaría, notatki ze
spotkania, 19 III 1961, w Crónica II
1993, str. 189 (AGP, Biblioteca, P01).

[30]Rozmowy z Prałatem Escriva, 4.

[31]Błogosławiony Alvaro, Cartas de
Familia, 377 (AGP, Biblioteka, P17).

[32] F. Ocáriz, List pasterski, 16 II 2023,
nr 14.

[33]Droga, 419.

[34] Święty Josemaria, Cronica VII
1956, str. 7 (AGP, Biblioteka P01).

Carlos Ayxelá

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

https://escriva.org/pl/conversaciones/spontanicznosc-i-pluralizm-wsrod-ludu-bozego/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-opus-dei-16-02-2023/
https://escriva.org/pl/camino/419/
https://opusdei.org/pl-pl/article/uczynienie-z-osrodka-rodzinnego-domu-ii/


pl/article/uczynienie-z-osrodka-
rodzinnego-domu-ii/ (05-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/uczynienie-z-osrodka-rodzinnego-domu-ii/
https://opusdei.org/pl-pl/article/uczynienie-z-osrodka-rodzinnego-domu-ii/

	Uczynienie z ośrodka rodzinnego domu (II)

