
opusdei.org

Uczynienie z ośrodka
rodzinnego domu (I)

Otwarte, jasne i radosne domy:
takich chce Bóg. Pierwsza część
serii refleksji na temat życia
rodzinnego w ośrodkach Dzieła.

13-10-2023

Wszystko będzie jak w domu

„Moja córko, czyż nie powinnam ci
poszukać spokojnego miejsca, w
którym byłabyś szczęśliwa?” (Rt 3,1).
W tych słowach Naomi do synowej
Rut, tak pełnych matczynej czułości,
odnajdujemy dążenie każdego



ludzkiego serca do posiadania domu;
przestrzeni, w której człowiek czuje
się kochany i rozumiany, i w której
może odzyskać siły. Oto jak św.
Josemaria postrzegał rodzinę: „Każdy
chrześcijański dom powinien być
oazą spokoju, w której ponad
drobnymi codziennymi
przeciwnościami będzie odczuwalna
głęboka i szczera miłość, niezmącony
pokój, owoc prawdziwie
przeżywanej wiary[1].”

Hebrajskie słowo bayit, które
oznacza dom lub budynek, jest
również jednym ze słów
oznaczających rodzinę w Piśmie
Świętym. Tak więc, na przykład,
mówi się o domu Jakuba (por. Jr 2, 4)
lub domu Izaaka (por. Am 7, 16) w
odniesieniu do dynastii tych
patriarchów. Również we
współczesnych językach pojęcie
domu często odnosi się do
przynależności do rodziny. Kiedy
mówimy, że należymy do czyjegoś



domu, odnosimy się nie tylko do
materialności miejsca w przestrzeni,
ale także do stabilnych,
bezwarunkowych i
bezinteresownych relacji, które
pozwalają mu uznać siebie za osobę i
otwierają go na świat. W takim domu
człowiek wie, że ma schronienie i
bezwarunkowe uczucie. W takim
domu jest się kochanym, bo jest się
po prostu jego częścią.

Wszystko będzie jak w domu

Przynależność do domu jest więc
aspektem własnej tożsamości. W
Dziele spontanicznie mówimy, że
należymy do Domu [hiszp.: Casa],
ponieważ wiemy, że jesteśmy częścią
rodziny w tej „rodzinie wśród
rodzin”[2], jaką jest Kościół. „Wszyscy,
którzy należymy do Opus Dei - pisał
święty Josemaria - tworzymy jeden
dom: powód, dla którego stanowimy
jedną rodzinę, nie opiera się na
materialnym fakcie, że mieszkamy



razem pod jednym dachem.
Podobnie jak pierwsi chrześcijanie,
jesteśmy cor unum et anima una (Dz
4, 32) i nikt w Dziele nie może nigdy
poczuć goryczy obojętności”[3].
Wiemy zatem, że jesteśmy członkami
domu Bożego, rodziny Bożej, w
drodze do ostatecznego domu, gdzie
cała rodzina synów i córek Bożych
zostanie ponownie zjednoczona.

Chociaż mało wiemy o tym, co Bóg
ma w zanadrzu dla tych, którzy Go
kochają, On sam daje nam
wskazówkę: to będzie jak rodzinny
dom. Podczas ostatniej wieczerzy
Jezus mówi: „Niech się nie trwoży
serce wasze. Wierzycie w Boga? I we
Mnie wierzcie! W domu Ojca mego
jest mieszkań wiele. Gdyby tak nie
było, to bym wam powiedział. Idę
przecież przygotować wam miejsce.
A gdy odejdę i przygotuję wam
miejsce, przyjdę powtórnie i zabiorę
was do siebie, abyście i wy byli tam,
gdzie Ja jestem.” (J 14, 1-3). Już w tym



życiu zaczynamy przygotowywać się
do tego obiecanego domu,
gromadząc dzień po dniu zasoby, o
których wiemy, że będą
przeznaczone dla każdego z nas:
miłość, komunia. Tworzenie domu w
tym życiu nie jest opcjonalnym
przedsmakiem czegoś, co ostatecznie
nadejdzie później, ale koniecznym
przygotowaniem serca do przyjęcia
pewnego dnia pełnej komunii z
Bogiem i wszystkimi
błogosławionymi. Istnieje bowiem
realna możliwość zamknięcia się na
ten dar, zniszczenia w sobie
gotowości do kochania[4].

Bezinteresowność miłości, której
uczymy się w domu, pomaga nam
nieco zrozumieć, czym jest ogromna
miłość Boga. Święty Josemaria zwykł
podkreślać to przeplatanie się
miłości ludzkiej i miłości Bożej:
„Kochaj namiętnie Pana. Kochaj Go
do szaleństwa! Ponieważ kiedy jest
miłość — odważę się stwierdzić —



wówczas nie są potrzebne nawet
postanowienia. Moi rodzice — a ty
pomyśl o swoich — nie musieli
postanawiać, że będą mnie kochać, a
w iluż codziennych szczegółach
okazywali mi czułość!

Możemy i powinniśmy kochać Boga
tym swoim ludzkim sercem”[5].

Z tych powodów ważną częścią misji
ewangelizacyjnej, którą Bóg
powierzył Dziełu, jest budowanie
rodzinnego domu. „Duch rodzinny -
pisał don Alvaro - jest dla nas tak
istotny, że każda moja córka i każdy
mój syn nosi go zawsze w sobie; tak
silny, że natychmiast objawia się
wokół nas, ułatwiając tworzenie
domowej atmosfery, gdziekolwiek się
znajdziemy”[6]. Tworzenie atmosfery
rodziny, rodziny dzieci Bożych, to
wprowadzanie w świat nowej logiki,
sposobu kochania, który
przygotowuje serca na dzień, w



którym Bóg będzie „wszystkim dla
wszystkich” (1 Kor 9,22).

„Nasze domy— jak nam pisze Ojciec
—mają być „jasne i radosne”. Niech
będą to domy otwarte dla wielu osób,
również dla tych, którym brakuje
takiego domowego ciepła”[7]. Takie
powinny być domy przyłączonych i
supernumerariuszy i takie powinny
być również ośrodki Dzieła.
Konkretnie, celem publikacji jest
przedstawienie, w dwóch odsłonach,
pewnych pomysłów na refleksję nad
życiem rodzinnym w ośrodkach.
Swoistość tych rozważań nie
wyklucza jednak możliwości
przeniesienia pewnych idei na
poziom każdego domu.

Teraz, w wolności, ponieważ Bóg
tak chce.

Istnieje wiele sposobów na
stworzenie domu, ale wszystkie one
mają pewne wspólne cechy. Po
pierwsze, dom i rodzina nie są



rzeczywistościami statycznymi:
zawsze są podróżą, ciągłym
procesem budowy (w rzeczywistości
słowo bayit, wspomniane wyżej,
pochodzi od banah, co oznacza
właśnie budowanie). Atmosfera
rodzinnego domu jest zawsze w
budowie, nie tylko ze względu na
różnorodność okoliczności
zewnętrznych i ograniczenia
poszczególnych osób, które ją
tworzą, ale także dlatego, że w każdej
chwili zależy od wzajemnej troski
jednego o drugiego. Innymi słowy,
rodzina jest karmiona tym, co tylko
częściowo można zgromadzić w
spiżarni. Chociaż dobre
wspomnienia mogą uratować
każdego człowieka, zwłaszcza jeśli
pochodzą z domu[8], rodzina nie
może żyć tylko wspomnieniami.

Gdyby rodzina nie odnawiała się i
nie wzrastała z dnia na dzień dzięki
relacjom między jej członkami,
mogłaby zachować pozory dobrego



stanu, ale stopniowo stałaby się sumą
odizolowanych elementów - czegoś,
co miało znaczenie w przeszłości, a
co zostało zachowane tylko z powodu
jakiegoś słabego szacunku dla
instytucji rodziny. Doświadczenie
uczy nas, że tego typu tendencje są
często spowodowane
rozprzestrzenianiem się
indywidualistycznych postaw w
relacjach, przez co traci się z oczu
wartość tego, co jest wspólne dla
wszystkich. Wówczas rodzina
przestaje się odnawiać i popada w
powtarzalność zaplanowanych
spotkań: coś, co ostatecznie nie jest
już żywe, a zatem nie odżywia
ducha. Życie rodzinne może wtedy
stać się oficjalne, przewidywalne... i
ostatecznie męczące.

Każdą zdrową rodzinę tworzy się
dzień po dniu. Dobre zdrowie nie
oznacza braku problemów: tak jak
nigdy nie będziemy całkowicie święci
w tym życiu, tak też żaden dom na



tym świecie - oprócz tego w
Nazarecie, którego chcemy być
częścią - nigdy nie będzie całkowicie
święty, dopóki nie dotrzemy do domu
w niebie. Właśnie ta ciągła
niepewność o dom jest wezwaniem
do codziennej pracy, aby utrzymać go
przy życiu, tak jak ogień musi być
ciągle podtrzymywany (takie jest
właśnie pochodzenie, w niektórych
językach romańskich, samego słowa: 
hogar, foyer, focolare). Ten wysiłek
może być postrzegany jako nasz
udział w tym, co Jezus powiedział o
sobie: Syn Człowieczy „nie ma
miejsca, gdzie by głowę mógł
oprzeć” (Mt 8, 20). Paradoksalnie
więc „miejsce odpoczynku”, którym
powinien być każdy dom, wymaga
od tych, którzy go tworzą, bycia w
stanie gotowości.

Ten dynamiczny charakter życia
rodzinnego prowadzi nas do
drugiego aspektu: dom jest
zbudowany wyłącznie na wolności



każdej z osób, które go tworzą. Tym,
co definiuje rodzinę, nie jest fakt
wspólnego zamieszkiwania, życia w
tym samym miejscu, ale
rzeczywistość życia ożywianego tą
samą miłością: w komunii. Każdy
członek rodziny jest powołany do
budowania jej każdego dnia,
wnosząc swój własny, niezastąpiony
wkład. „W ten sposób tworzy się
atmosferę braterstwa, w której każdy
wzmacnia miłość drugiego, razem
zaś doświadczamy owego „stokroć
więcej”, które obiecał Pan”[9]. W
rodzinie istnieje komunia wolnej
woli, ponieważ istnieje wspólna wola
wszystkich, aby utrzymać ten dom
przy życiu, a także komunia
inteligencji: porozumienie co do
warunków tego, co się buduje. Często
konieczne jest nawet wyraźne
określenie tego, co jest budowane lub
co może zostać zniszczone lub
niezbudowane przez nasze
oderwane działania i zaniechania.



Wreszcie trzeci punkt wyjścia jest
najważniejszy: tworzymy dom i
rodzinę, ponieważ Bóg tego chce. W
Dziele proces budowania domu
opiera się na Bożym zaproszeniu, na
które odpowiedzieliśmy wolną,
osobistą decyzją. Tworzenie domu
jest częścią misji, którą powierzył
nam Bóg. Praca jest oczywiście osią
naszego uświęcenia, ale znajduje
swoją rację bytu w czymś głębszym,
bardziej rozległym. Tym czymś
głębszym jest poczucie naszego
Bożego synostwa, które jest
fundamentem całego naszego życia
duchowego. Bycie prawdziwie
dziećmi Bożymi jest jak tożsamość
rodzinna: przynależność do domu
Bożego, do rodziny Bożej. Dlatego
„kiedy będziemy się starali
wzajemnie kochać, rozumieć,
przebaczać, służyć, wtedy również
bezpośrednio przyczynimy się,
poprzez świętych obcowanie, do
jedności wszystkich wierzących i
całej ludzkości”[10].



Życie rodzinne nie jest zatem czymś
drugorzędnym, ale podstawowym
zadaniem, do którego każdy jest
powołany, aby być Chrystusem dla
swoich braci i sióstr. To, jak każdy z
nas traktuje tych, których Bóg wybrał
do dzielenia naszego domu, może
rzucić światło na naszą odpowiedź
na Boże wezwanie. Św. Josemaria w
mocnych słowach ostrzegał przed
ryzykiem „świętości" bez prawdziwej
otwartości na innych. Może się to
przydarzyć tym, którzy podejmując
wysiłek w wielu dziedzinach, w
końcu muszą sobie zarzucić: „nie
jesteś dobrym synem, dobrym
bratem, dobrym przyjacielem,
dobrym kolegą ... „Poświęcasz się” w
wielu „osobistych” drobiazgach:
dlatego jesteś przywiązany do
własnego ja, do swojej osoby, i w
gruncie rzeczy nie żyjesz ani dla
Boga, ani dla innych, tylko dla
siebie”[11].



Słowa te wydają się być echem słów
anioła skierowanych do kościoła w
Efezie: „ Znam twoje czyny: trud i
twoją wytrwałość, i to że złych nie
możesz znieść, i że próbie poddałeś
tych, którzy zwą samych siebie
apostołami, a nimi nie są, i żeś ich
znalazł kłamcami. Ty masz
wytrwałość: i zniosłeś cierpienie dla
imienia mego - niezmordowany. Ale
mam przeciw tobie to, że odstąpiłeś
od twej pierwotnej miłości." (Ap 2,
2-4). Ojciec zaprosił nas również do
refleksji w tym sensie: „Jeżeli kiedyś
zacznie Was męczyć życie w
rodzinie, szczerze szukajcie
przyczyny tego zmęczenia, żeby móc
mu zaradzić. Zastanówcie się, czy
wynika ono z braku środków
materialnych, czy z wysiłku, którego
normalnie wymaga opieka nad
innymi, czy może z ochłodzenia
miłości.[12]”

Życie rodzinne nie jest zatem czymś,
czego można doświadczyć tylko w



wyjątkowych momentach, kiedy
mamy więcej czasu, podczas wakacji
lub w porach roku, kiedy presja
związana z pracą jest mniejsza. Co
więcej, to właśnie ciężka praca może
stworzyć warunki dla zdrowego
życia rodzinnego. Nasz Ojciec napisał
w tym względzie, że „dzieci Boże, w
Jego Dziele, uczą się być dobrymi
narzędziami, tak jak człowiek uczy
się oddychać. Nie przeszkadzamy
więc - wręcz przeciwnie - by brały
udział w tej szlachetnej walce z
równymi sobie, by torowały sobie
drogę w życiu, pośród
nieuniknionych zawodowych starć
(...), które są odpowiednie, by pozbyć
się pychy i położyć kres naiwności i
niedoświadczeniu[13]”. W ten sposób
kontakt z surowością życia
zawodowego, złagodzony modlitwą i
delikatnym braterstwem innych, jest
źródłem, dzięki któremu każdy może
wnieść swój osobisty wkład, w
naturalny sposób, w życie rodzinne.



I właśnie to delikatne i mocne
braterstwo tak często prowadzi do
decyzji o oddaniu się. Tak, uczucie,
jakie żywimy do siebie nawzajem,
może obudzić pierwsze pytania w
sercach ludzi. „Po tym wszyscy
poznają, żeście uczniami moimi, jeśli
będziecie się wzajemnie miłowali” (J
13, 35), ogłasza Jezus swoim
apostołom. I już w pierwszych
pokoleniach chrześcijan, choć nie
brakowało im trudności i
wewnętrznych konfliktów, inni
mówili: „Zobaczcie, jak oni się
miłują[14]”. Nie jest to kwestia
strategii czy planu duszpasterskiego,
ale autentyczności, wierności
Ewangelii.

[1]To Chrystus przechodzi, 22.

[2] Franciszek, Przemówienie, 6 V
2019.

[3]List nr 11, 23.

[4] Por. Benedykt XVI, Spe salvi, 45

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pl/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html


[5]Kuźnia, 503. Por. także To Chrystus
przechodzi, 142, 166.

[6] Błogosławiony Alvaro, List, 1 XII
1985, w Cartas de familia I, nr 204
(AGP, biblioteka, P17).

[7]List pasterski, 16 II 2023, 16.

[8] Por. F. Dostojewski, Bracia
Karamazow, epilog.

[9]List pasterski, 16 II 2023, 6.

[10]List pasterski, 16 II 2023, 16.

[11]Bruzda, 739.

[12]List pasterski, 16 II 2023, 15.

[13]List nr 27, 73.

[14] Tertulian, Apologetyk, 39 (PL 1).

Carlos Ayxelá

https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-opus-dei-16-02-2023/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-opus-dei-16-02-2023/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-opus-dei-16-02-2023/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-opus-dei-16-02-2023/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-opus-dei-16-02-2023/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-opus-dei-16-02-2023/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-opus-dei-16-02-2023/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-opus-dei-16-02-2023/


pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/uczynienie-z-osrodka-
rodzinnego-domu-i/ (05-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/uczynienie-z-osrodka-rodzinnego-domu-i/
https://opusdei.org/pl-pl/article/uczynienie-z-osrodka-rodzinnego-domu-i/
https://opusdei.org/pl-pl/article/uczynienie-z-osrodka-rodzinnego-domu-i/

	Uczynienie z ośrodka rodzinnego domu (I)

