
opusdei.org

Uczestniczyć w
odnowie świata

Marzenie z 2 października 1928
roku, w którym Bóg zaprasza
nas do patrzenia w przyszłość.

19-04-2023

Jedną z atrakcji, która zyskuje na
popularności w ostatnich latach, jest
oglądanie gwiazd. Jak grzyby po
deszczu wyrastają tzw. Parki
Ciemnego Nieba i organizuje się
wyprawy, aby na możliwie
bezchmurnym niebie – wolnym od
sztucznego światła, – móc wyraźniej
obserwować gwiazdy.



Prawdopodobnie w rejonie Hebronu
na południu Palestyny w czasach
Abrahama (Rdz 13:18), to nocne
widowisko było imponujące;
znacznie bardziej niż w naszych
czasach. Dokładnie w tym rejonie
Bliskiego Wschodu było już ciemno,
kiedy według Pisma Świętego Bóg
zabrał Abrahama z miejsca, w
którym odpoczywał w nocy, aby mu
powiedzieć: Spójrz na niebo i policz
gwiazdy, jeśli zdołasz to uczynić (Rdz
15,5).

Ramię w ramię z Bogiem

Nie jest trudno uświadomić sobie
złożoność tego zadania. Bez względu
na to, jak bardzo byłbyś skupiony,
szybko tracisz orientację: jeśli wiele
gwiazd umyka naszemu wzrokowi,
inne mogą już nawet nie istnieć,
chociaż ich światło nadal dociera do
naszych oczu. Wydaje się, że
wyzwanie, jakie Bóg postawił przed
Abrahamem, nie było możliwe do



realizacji . Dlaczego więc późno w
nocy niepokoił go tym
zaproszeniem? Odpowiedź można
znaleźć w tym samym wersecie: Tak
liczne będzie twoje potomstwo.
Oczywiście Pan mógł przekazać mu
to przesłanie w znacznie prostszy
sposób. W rzeczywistości uczynił to
już dwukrotnie (por. Rdz 12, 2-3; 13,
15-16); nie był to pierwszy raz, kiedy
objawił mu swoją obietnicę. Jednak
przy tej trzeciej okazji chce zabrać
Abrahama z miejsca, w którym
chronił się w czasie nocy, umieścić go
pod niebiańskim sklepieniem i
zaprosić go do marzeń o czymś
niepoliczalnym. Policz gwiazdy, jeśli
możesz. Wyobraź sobie, jeśli możesz,
co dla ciebie przygotowałem.

Rzeczywiście, patrzenie na nasze
życie „ramię w ramię” z Panem jest
najlepszym sposobem na poszerzenie
naszych horyzontów do maksimum,
na życie przekraczające nasze
ograniczenia, właśnie dlatego, że w



tej przygodzie nie jesteśmy jedynymi
bohaterami. Myślenie o tym, jak
będzie wyglądała nasza przyszłość z
Bogiem - jest tak wiele nowych
wyzwań, które mogą pojawić się, gdy
dołączymy do Jego projektu - jest naj‐
bardziej ambitnym planem, do
którego możemy dążyć. On nie
odbierze nam „nic - absolutnie nic - z
tego, co czyni życie wolnym,
pięknym i wspaniałym. Nie! Tylko ta
przyjaźń otwiera drzwi życia. Tylko
ta przyjaźń otwiera wielkie moż‐
liwości kondycji ludzkiej. Tylko
dzięki tej przyjaźni doświadczamy
tego, co jest piękne i co nas
wyzwala"[1]. Przyjęcie Bożego
zaproszenia do wspólnego
wyobrażenia sobie przyszłości może
być wspaniałym sposobem na
kroczenie ścieżkami modlitwy.

Marzenie to także modlitwa

To właśnie to, co czynili wszyscy
święci: zaprząc swoje zdolności –



mniej lub bardziej liczne – do Bożego
planu miłości. Na przykład św.
Josemaría Escrivá , mając tylko
garstkę znajomych w nowym dla
niego mieście, Madrycie, marzył o
wspominaniu wszystkich
ochrzczonych na świecie, którzy
zostali powołani do świętości; to
samo stało się z błogosławionym
Alvaro del Portillo, jego wiernym
następcą, lub z błogosławioną
Guadalupe Ortiz de Landázuri, która
uczyniła własnym marzenie
Założyciela Opus Dei, ucieleśniając w
swoim życiu piękno świętości w
zwykłym życiu.

Czasami przykłady świętych mogą
wydawać się trochę trudne do
naśladowania; możemy myśleć, że
nasze marzenia nie są tak ambitne, a
czasami nawet nie są tak apostolskie.
Jednak rzeczywistość jest taka, jak
wspomniał tego lata Prałat Opus Dei
grupie młodych w Sanktuarium
Maryjnym Torreciudad, że „nie ma



nikogo, nikogo z was, ani mnie, ani
nikogo innego, kto byłby obojętny dla
Boga” [2]; nikt nie został pominięty w
Jego planach, które są zawsze
wielkie, chociaż czasami możemy
mylnie myśleć, że nasze zadania są
zbyt zwyczajne, by brać je pod
uwagę. Wszyscy jesteśmy zaproszeni,
by marzyć o naszym życiu „ramię w
ramię” z Bogiem.

Św. Josemaría w okresie Bożego
Narodzenia w 1967 r. przebywał w
Rzymie z grupą swoich dzieci z wielu
krajów. W przededniu nowego roku
zaprosił otaczających go ludzi,
wówczas studentów, do wyobrażenia
sobie tak wielu możliwych sposobów
szerzenia orędzia Chrystusa:
instytuty naukowe różnych dyscyplin
o wysokim poziomie akademickim,
miejsca, w których formacja
chrześcijańska byłaby udzielana
młodzieży, szkoły zawodowe. W tym
momencie my możemy sobie
wyobrazić także całe dobro, które



Bóg chce czynić dzisiaj poprzez nasze
życie: być źródłem jedności i radości
w naszej rodzinie, wnieść prawdziwą
wolność Chrystusa do naszego
zawodu lub środowiska, do rozmowy
z przyjacielem, aby odkrył, że nie jest
sam; poznać coraz więcej osób
zainteresowanych orędziem
Ewangelii. Wtedy w Rzymie na
spotkaniu ze studentami św. Jo‐
semaría zakończył słowami:
„Marzcie, bo to także modlitwa, to
praca dla Boga”[3].

Bóg założył swoje dzieło

Zapewne pierwszym zadaniem
będzie odkrycie, czego Bóg chce dla
nas i świata. O co dokładnie chodzi?
W jakich konkretnych działaniach
możemy z nim współpracować? Po
raz kolejny, Księga Rodzaju może
nam pomóc. Wiosną 1981 roku
kardynał Ratzinger, komentując w
monachijskiej katedrze fragmenty
tekstu odnoszące się do stworzenia,



wskazał: „Bóg stworzył wszechświat,
aby ustanowić z ludźmi historię
miłości. Stworzył go po to, żeby była
miłość”[4]. Dobrze wiemy, że nasze
życie nie jest wynikiem ślepego
przypadku, więc nie jesteśmy w
żaden sposób nieobecni w sercu tych,
którzy przygotowali dla nas
konkretną, istniejącą przestrzeń. Bóg
chce na nas liczyć, aby dbać o
wszystkie dobre rzeczy, które wyszły
z jego ręki: „Pan Bóg wziął zatem
człowieka i umieścił go w ogrodzie
Eden, aby uprawiał go i
doglądał” (Rdz 2, 15). Bóg chciał nam
powierzyć świat jako Ten, który z
miłości do ludzi pozostawia swoje
arcydzieło jako dziedzictwo. Dał
nam, oprócz całej przyrody,
wzajemną opiekę każdego ze swoich
synów i córek. I dlatego marzy, że
każdego dnia możemy uczynić ten
świat bardziej przyjaznym domem
dla wszystkich.



W tym przedsięwzięciu twórczość
Boga jest zawsze przekazywana za
pośrednictwem nowych dróg, które
są projektami przeznaczonymi dla
społeczeństwa i Kościoła. Św.
Josemaría, młody kapłan w wieku 26
lat, uporządkował swoje notatki
podczas kilku dni rekolekcji
duchowych. Nagle, nie wyobrażając
sobie tego wcześniej, zobaczył, że
Bóg prosi go o rozpoczęcie nowej
przygody; tego dnia „Pan założył
swoje dzieło [5]”. Kilka lat później
napisał również: „Nasz Pan Bóg, 2
października 1928 r., w święto
Aniołów Stróżów, powołał Opus
Dei”[6]. Dziesięć lat później wyznał:
„Nigdy wcześniej nie myślałem, że
powinienem prowadzić misję wśród
ludzi”[7]. Tego dnia św. Josemaría,
podobnie jak w rozważanym przez
nas na początku fragmencie,
doświadczył swojego osobistego
„spójrz na niebo i policzyć gwiazdy,
jeśli możesz”.



Opus Dei, podobnie jak wiele innych
instytucji, które Duch Święty
promuje na łonie Kościoła, jest
również marzeniem Boga. Jest to
marzenie, poprzez które chce on
zainspirować wielu chrześcijan do
przekazywania życia Chrystusa,
gdziekolwiek się znajdują. To
przedsięwzięcie nie było proste, ale
św. Josemaria wiedział, że samemu
Bogu zależy na tym, aby ono się
zrealizowało; jego życie [założyciela
Opus Dei] było ciągłym świadectwem
tych słów św. Pawła: „wiem, komu
zaufałem” (2 Tm 1, 12). Kiedy jego
spowiednik w pierwszych latach
odnosił się do tego marzenia jako
„dzieła Bożego” [8], założyciel odkrył,
że znalazł konkretną nazwę dla tej
inicjatywy. Św. Josemaría po kilku
latach pracy na tym odcinku, który
otworzył dla niego nasz Pan, jakby
wyznając swoje własne
doświadczenie, napisał:
„Nadprzyrodzone przekonanie o
boskości tego przedsięwzięcia da



Wam taki entuzjazm i miłość do
Dzieła, że poczujecie się bardzo
szczęśliwi, poświęcając się, aby
mogło się ono zrealizować”[9].
Jeszcze raz: praca ramię w ramię z
Bogiem nigdy nie odbiera nam
niczego z piękna i dobroci życia;
może tylko ją wzmocnić.

Nadanie światu nowoczesności

W sobotę 15 kwietnia 1967 r.
korespondent znanego czasopisma
był w Rzymie, aby porozmawiać ze
św. Josemarią[10]. Tematem
rozmowy był właśnie rozwój
przedsięwzięcia, której Bóg chciał
kilkadziesiąt lat temu. Spotkanie
odbyło się w drugiej połowie XX
wieku, w czasie, gdy tak wiele rzeczy
zmieniło się w stosunku do pierwszej
połowy. I właśnie tego dotyczy
pytanie dziennikarza: relacji między
Opus Dei a otaczającym go światem.
Rozmówca [św. Josemaria] szybko
odpowiada, że dla tych, którzy



starają się żyć duchem Dzieła [Opus
Dei], „zrozumienie współczesnego
świata jest czymś naturalnym i
instynktownym, ponieważ są tymi,
którzy z innymi obywatelami,
równymi im, współtworzą ten świat i
nadają mu nowoczesność”[11].

Ten wysiłek, by zawsze postrzegać
przyszłość jako własne dziedzictwo,
zawsze towarzyszyło historii
zbawienia. Mądrość ludu Izraela,
zgromadzona w Piśmie Świętym, jest
czasami przedstawiana symbolicznie
jako dobra matka rodziny. A w
jednym ze swoich przysłów określa
się ją jako kobietę „Strojem jej siła i
godność, do dnia przyszłego się
śmieje” (Prz 31, 25). Co tak naprawdę
oznacza bycie nowoczesnym?
Nowoczesność świata z pewnością
nie polega jedynie na wyszukiwaniu
tematów czasem powierzchownych i
przejściowych, które wyznaczają
pewien trend, aby powtarzać je w
naszym życiu. Nie polega ona



również, prawdopodobnie, na
naśladowaniu opinii i sposobu bycia
tych, którzy najwyraźniej mają wielu
naśladowców. Wszystko to może być
niewątpliwie cenne, ale zostanie w
mgnieniu oka pozostawione w tyle.

Chrześcijańskie „do dnia przyszłego
się śmieje”, ponieważ wie, że
nowoczesność naszego świata jest
wszystkim, co Bóg chce wnieść w
sposób szczególny w każdej epoce.
„Uśmiechać się do dnia przyszłego”
oznacza dążyć do odkrycia tych
pragnień przez otwarcie się na
miłość Chrystusa, które są ukryte
pośród zainteresowań i problemów
ludzi wokół nas, często nie mając
nawet właściwych słów, by je
interpretować; umieć dostosować się
do wrażliwości naszych czasów, by
wnieść tam balsam przyjaźni z
Jezusem. Prawdziwa nowoczesność
polega na „pogłębieniu wiary
chrześcijańskiej, która właśnie
dlatego, że jest głęboka i autentyczna,



jest w stanie uchwycić i przyjąć to
wszystko, co jest pozytywne we
współczesnym procesie
historycznym”[12].

W ostatniej księdze Pisma Świętego
Pan zapewnia nas: „Oto czynię
wszystko nowe” (Ap 21,5). Bóg
obiecuje, że zawsze będzie gotowy,
by przynieść prawdziwą nowość. Do
tego właśnie powołani są wszyscy ci,
którzy starają się żyć duchem Opus
Dei: podążać ścieżkami modlitwy w
taki sposób, aby dać światu jego
nowoczesność; chcieć go zmienić,
uczynić go bardziej przytulnym
miejscem razem z Chrystusem. I do
tego Bóg, tak jak uczynił to z
Abrahamem, zaprasza nas do
wznoszenia wzroku i powtarza nam:
wyobraź sobie, jeśli potrafisz, to, co
dla Ciebie przygotowałem.

Kiedy trudno jest marzyć...

W tym sensie ważne jest
zachowywać czujność wobec



pewnych postaw, które mogą opóźnić
nas w tej misji. Choć może to
zabrzmieć dziwnie, nie zawsze jest
łatwo marzyć. Pierwszym hamulcem,
jakiego możemy doświadczyć, jest
komfort poddania się rutynie. Nie
ma to nic wspólnego z dobrą
praktyką tworzenia pewnych
nawyków lub rytmów, które
ułatwiają nam życie. Zła rutyna,
wręcz przeciwnie, jest karykaturą
prawdziwego doświadczenia; ma nas
przekonać, że znamy już zbyt dobrze
drogę, jej szerokie krajobrazy i jej
ciemne zaułki, aby w tym momencie
życia nikt – nawet Bóg – nie mógł nas
zaskoczyć. Ale horyzonty Boże mogą
być objęte tylko spojrzeniem
otwartym na jego niespodzianki,
które możemy znaleźć w Piśmie
Świętym, na modlitwie, czy w wielu
okazjach, które stają się obecne
poprzez ludzi i wydarzenia, które
nas otaczają. Prawdą jest, że być
może doświadczyliśmy w naszym
życiu pewnych rozczarowań lub



doświadczyliśmy, że plany nie wyszły
tak, jak myśleliśmy, mimo że wtedy
próbowaliśmy żyć nimi razem z
Panem. W tych momentach,
podobnie jak w przypadku Jezusa na
Krzyżu, dobrze jest szukać pociechy
w naszym Ojcu Bogu, zamieniając
nasze zakłopotanie w dialog z Nim
(por. Mt 27, 46). Tylko w ten sposób
będziemy w stanie, dzięki jego
ochronie, patrzeć w przyszłość bez
strachu i żalu.

Inną przeszkodą dla naszej zdolności
do bycia w harmonii z planami Pana
jest nadmierne poszukiwanie bezpie‐
czeństwa. Żaden święty nie
zbudował wokół siebie nieprzepusz‐
czalnej twierdzy; wręcz przeciwnie,
wszyscy wyszli, w ten czy inny
sposób, na przeciw potrzebom
duchowym i materialnym, które były
przed nimi, zawsze ufając w Bożą
pomoc. Obrazowy przykład – czasem
używany przez papieża Franciszka –
znajdujemy w królu Dawidzie, kiedy



z powodu nadmiernego
bezpieczeństwa, którym Saul chciał
go chronić, aby walczyć z wrogiem –
brązowy hełm, ciężka zbroja, własny
miecz – młody Żyd nie mógł nawet
zrobić kroku. Dawid poszedł do
walki z tym, co potrafił dobrze
wykorzystać: swoją procę, pięć
kamieni, a przede wszystkim własne
siły w służbie boskich planów (por. 1
Sam 17:40-45). W ten sam sposób, w
obliczu pola bitwy, na które musimy
wkroczyć, aby wyleczyć rany
naszych czasów, nie możemy ulec tej
pokusie. Nie ma marzeń bez
przygody, zawrotów głowy,
zmęczenia i niebezpieczeństwa.
Dokładnie Jezus, w jednej ze swoich
przypowieści, wzywa nas, abyśmy
„wyszli drogami” (por. Mt 22, 9), aby
znaleźć zadanie, które nam
przygotował.

Na kartach Ewangelii znajdujemy
również inną osobę, która
doświadczyła trudności, gdy



znajdowała się na rozdrożu Bożego
snu. To był ten młody człowiek, który
pobiegł do Jezusa, uklęknął i
bezpośrednio zadał podstawowe
pytanie: Jak mogę być naprawdę
szczęśliwy? Wiemy, że był chłopcem,
który próbował przestrzegać
przykazań, że był szczery i sprawied
liwy dla swoich rodziców i miły dla
innych. Ale czuł, że czegoś mu
brakowało, miał głęboki niepokój, by
pracować nad boskimi projektami.
Ewangelista mówi nam, że Jezus
„spojrzał z miłością na niego” (Mk 10,
21). To był dokładny moment
marzenia Boga. Chrystus widział
wszystkie dobre rzeczy, które
pochodziły z rąk i serca młodego
człowieka – tyle samo, ile gwiazd na
pustyni Hebronu – więc chciał dla
niego prześledzić drogę do
maksymalnego urzeczywistnienia:
„Przyjdź i chodź za Mną!”. Jednak
również z Ewangelii wiemy, że
„odszedł zasmucony, miał bowiem
wiele posiadłości” (Mk 10, 22). W ten



sposób, Pan chce nas ostrzec przed
innymi trudnościami, które
uniemożliwiają nam spojrzenie w
przyszłość razem z Bogiem: kiedy,
być może nieumyślnie, umieszczamy
naszą iluzję w czymś, co nie jest Nim.
Kiedy jesteśmy zdezorientowani,
myślimy, że Jezus przychodzi do
naszego życia, aby odebrać nam
rzeczy, a nie by dawać nam w
obfitości (por. J 10, 10) szczęście, o
które prosił chłopiec.

***

11 sierpnia zeszłego roku, już po
południu, kiedy letnie upały trochę
zelżały, papież Franciszek spotkał się
z młodymi ludźmi, którzy przybyli ze
wszystkich zakątków Włoch.
Miejscem spotkania był Circus
Maximus, bardzo blisko rzeki Tyber,
pomiędzy dwoma rzymskimi górami.
Właśnie pierwsze słowa Ojca
Świętego zachęciły nas do
zastanowienia się nad wielkimi



planami naszego życia razem z
Bogiem. W przypadku tych, którzy są
zainspirowani nauką św. Josemaríi,
ten projekt jest zaproszeniem do
dawania światu własnej
nowoczesności, tej nowości, która
może wynikać jedynie z osobistego
kontaktu z Jezusem Chrystusem:
„Marzenia są ważne. Trzymają nasze
oczy szeroko otwarte, pomagają nam
ogarnąć horyzont, pielęgnować
nadzieję w każdym codziennym
działaniu. (…). Marzenia budzą cię,
zabierają tam, są najjaśniejszymi
gwiazdami, tymi, które wskazują
inną drogę dla ludzkości. Oto macie
w swoich sercach te jasne gwiazdy,
które są waszymi marzeniami: to jest
wasza odpowiedzialność i wasz
skarb. Sprawcie, by były one również
waszą przyszłością”[13].

Andrés Cárdenas



[1] Benedykt XVI, Homilia na
początku pontyfikatu, 24 kwietnia
2005 roku

[2] F. Ocáriz, Spotkanie z młodzieżą
w Torreciudad, 30 sierpnia 2019 r.

[3] Św. Josemaría, Notatki ze
spotkania rodziny, 24 grudnia 1967
r., w kronice 1968, s. 38 (AGP,
Biblioteka, P01)

[4] Kardynał Joseph Ratzinger,
Stworzenie i grzech, EUNSA, 2005, s.
54.

[5] Św. Josemaría, zapiski
wewnętrzne, nr 306, cytowany w
Vázquez de Prada, Założyciel Opus
Dei, tom I, Rialp, Madryt, 1997, s. 302.

[6] Św. Josemaría, List 14-II-1950, n.
3.

[7] Josemaría, Notatki z medytacji, 2
lutego 1962 roku. Cytowany w



Vázquez de Prada, Założyciel Opus
Dei, tom I, Rialp, Madryt, 1997, s. 298

[8] Św. Josemaría, zapiski
wewnętrzne, nr 1868. Cytowany w
Vázquez de Prada, Założyciel Opus
Dei, Rialp, Madryt, 1997, s. 333

[9] Św. Josemaria, Instrukcja 19-
III-1934, n. 49. Cytowany w Vázquez
de Prada, Założyciel Opus Dei, tom I,
Rialp, Madryt, 1997, s. 576.

[10] Św. Josemaría, Rozmowy z
Monsignor Escrivą de Balaguer,
wydanie krytyczno-historyczne,
Rialp, Madryt, 2012, s. 35.

[11] Św. Josemaría, Rozmowy z
Monsignor Escrivą de Balaguer,
wydanie krytyczno-historyczne,
Rialp, Madryt, 2012, s. 35.

[12] A. de Fuenmayor, V. Gómez-
Iglesia, J. L. Illanes, El itinerario
jurídico del Opus Dei (Droga prawna



Opus Dei), EUNSA, Pamplona, 1989,
p. 53

[13] Franciszek, Spotkanie z młodymi
Włochami, 11 sierpnia 2018 roku

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/uczestniczyc-w-odnowie-
swiata/ (13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/uczestniczyc-w-odnowie-swiata/
https://opusdei.org/pl-pl/article/uczestniczyc-w-odnowie-swiata/
https://opusdei.org/pl-pl/article/uczestniczyc-w-odnowie-swiata/

	Uczestniczyć w odnowie świata

