
opusdei.org

Tydzień modlitw o
jedność chrześcijan

Publikujemy teksty, na każdy
dzień Tygodnia modlitw o
jedność chrześcijan.

18-01-2025

18 stycznia 19 stycznia 20 stycznia
21 stycznia 22 stycznia 23 stycznia
24 stycznia 25 stycznia

Trwajcie w mojej miłości, a
przyniesiecie obfity owoc (por. J
15,5-9) Materiały na TYDZIEŃ
MODLITW O JEDNOŚĆ CHRZEŚCIJAN
18-25 stycznia i cały rok 2021

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/TMoJCh-2021-broszura20210115-150708.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/TMoJCh-2021-broszura20210115-150708.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/TMoJCh-2021-broszura20210115-150708.pdf


18 stycznia

Jan Paweł II, Encyklika Ut unum sint
(nr 5-7,9,21,26-27), 25.05.1995

Zaangażowanie ekumeniczne
Kościoła katolickiego

Zamysł Boży a komunia

5. Wraz z wszystkimi uczniami
Chrystusa Kościół katolicki opiera na
zamyśle Bożym swoje ekumeniczne
zaangażowanie zmierzające do
zgromadzenia wszystkich w jedności.
Kościół nie jest rzeczywistością
zamkniętą w sobie, ale ciągle otwartą
na rozwój misyjny i ekumeniczny,
ponieważ jest posłany do świata, aby
głosić misterium komunii, które go
konstytuuje, świadczyć o nim,
aktualizować je i szerzyć: by
gromadzić wszystkich i wszystko w
Chrystusie; by być dla wszystkich
„nierozłącznym sakramentem
jedności”[1].



Już w Starym Testamencie prorok
Ezechiel, nawiązując do ówczesnej
sytuacji Ludu Bożego, posłużył się
prostym symbolem dwóch kawałków
drewna, najpierw rozdzielonych,
później ponownie połączonych, aby
wyrazić Bożą wolę „zebrania ze
wszystkich stron” członków swego
rozproszonego ludu: „Ja będę ich
Bogiem, oni zaś będą moim ludem.
Ludy zaś pogańskie poznają, że Ja
jestem Pan” (por. 37, 16-28). Z kolei
Ewangelia Janowa, odwołując się do
współczesnej sobie sytuacji Ludu
Bożego, dostrzega w śmierci Jezusa
rację jedności synów Bożych: „miał
umrzeć za naród, a nie tylko za
naród, ale także, by rozproszone
dzieci Boże zgromadzić w jedno” (11,
51-52). Istotnie, jak wyjaśnia List do
Efezjan, On „zburzył rozdzielający je
mur (...), przez Krzyż, w sobie
zadawszy śmierć wrogości”, a to, co
było podzielone, „uczynił jednością”
(2, 14. 16).



6. Bóg pragnie jedności całego
rozproszonego rodzaju ludzkiego.
Dlatego zesłał swego Syna, aby
umierając za nas i
zmartwychwstając, obdarzył nas
swoim Duchem miłości. W
przeddzień ofiary krzyżowej sam
Jezus modli się do Ojca za swoich
uczniów i za wszystkich wierzących
w Niego, aby byli jedno, jedną żywą
wspólnotą. Wynika stąd nie tylko
obowiązek dążenia do jedności, ale
także odpowiedzialność wobec Boga
i wobec Jego zamysłu, spoczywająca
na tych, którzy przez Chrzest stają się
Ciałem Chrystusa — Ciałem, w
którym winny się w pełni
urzeczywistniać pojednanie i
komunia. Czyż jest możliwe, byśmy
pozostawali podzieleni, jeżeli przez
Chrzest zostaliśmy „zanurzeni” w
śmierci Chrystusa, to znaczy w tym
właśnie akcie, przez który Bóg za
sprawą Syna obalił mury podziałów?
Podział „jawnie sprzeciwia się woli
Chrystusa, jest zgorszeniem dla



świata, i przy tym szkodzi
najświętszej sprawie
przepowiadania Ewangelii
wszelkiemu stworzeniu”[2].

Droga ekumenizmu drogą Kościoła

7. „Pan świata, który mądrze i
cierpliwie dotrzymuje tego, co nam
grzesznikom łaskawie obiecał,
ostatnimi czasy wlewa skruchę w
rozdzielonych chrześcijan, obficiej
napełnia ich tęsknotą za
zjednoczeniem. Łaska ta porusza
bardzo wielu ludzi na całym świecie,
a także pod tchnieniem łaski Ducha
Świętego wśród naszych braci
odłączonych powstał i z dnia na
dzień zatacza coraz szersze kręgi
ruch zmierzający do przywrócenia
jedności wszystkich chrześcijan. W
tym ruchu ku jedności, który zwie się
ruchem ekumenicznym, uczestniczą
ci, którzy wzywają Boga w Trójcy
Jedynego, a Jezusa wyznają Panem i
Zbawcą; i to nie tylko każdy z



osobna, lecz także wspólnie w
społecznościach, w których
Ewangelię usłyszeli i o których każdy
mówi, że to jego własny i Boży
Kościół. Prawie wszyscy jednak,
chociaż w różny sposób, tęsknią za
jednym i widzialnym Kościołem
Bożym, który by był naprawdę
powszechny i miał posłannictwo do
całego świata, aby ten świat zwrócił
się do Ewangelii i w ten sposób
zyskał zbawienie na chwałę Bożą”[3].

9. Sam Jezus w godzinie swej męki
modlił się, „aby wszyscy stanowili
jedno” (J 17, 21). Ta jedność, którą
Pan dał swemu Kościołowi i którą
pragnie ogarnąć wszystkich, nie jest
czymś mało istotnym, ale stanowi
centralny element Jego dzieła. Nie
jest też drugorzędnym przymiotem
wspólnoty Jego uczniów, lecz należy
do jej najgłębszej istoty. Bóg pragnie
Kościoła, ponieważ pragnie jedności,
i właśnie w jedności wyraża się cała
głębia Jego agape.



Istotnie, ta jedność dana przez Ducha
Świętego nie polega jedynie na tym,
że ludzie gromadzą się w
społeczność, która jest zwykłą sumą
osób. Tę jedność tworzą więzy
wyznania wiary, sakramentów i
komunii hierarchicznej[4]. Wierni
stanowią jedno, ponieważ w Duchu
trwają w komunii Syna, w Nim zaś —
w Jego komunii z Ojcem: „mieć z
nami współuczestnictwo znaczy:
mieć je z Ojcem i z Jego Synem
Jezusem Chrystusem” (1 J 1, 3). Tak
więc, dla Kościoła katolickiego
komunia chrześcijan nie jest niczym
innym, jak objawieniem się w nich
łaski, poprzez którą Bóg czyni ich
uczestnikami własnej komunii, to
znaczy swojego życia wiecznego.
Słowa Chrystusa: „aby wszyscy
stanowili jedno” są zatem modlitwą
skierowaną do Ojca, aby Jego zamysł
w pełni się urzeczywistnił, tak aby
„wydobyć na światło, czym jest
wykonanie tajemniczego planu,
ukrytego przed wiekami w Bogu,



Stwórcy wszechrzeczy” (Ef 3, 9).
Wierzyć w Chrystusa znaczy pragnąć
jedności; pragnąć jedności znaczy
pragnąć Kościoła; pragnąć Kościoła
znaczy pragnąć komunii łaski, która
odpowiada zamysłowi Ojca,
powziętemu przed wszystkimi
wiekami. Taki właśnie jest sens
modlitwy Chrystusa: „ut unum sint”.

21. „To nawrócenie serca i świętość
życia łącznie z publicznymi i
prywatnymi modlitwami o jedność
chrześcijan należy uznać za duszę
całego ruchu ekumenicznego, a
słusznie można je zwać
ekumenizmem duchowym”[5].

Szlak nawrócenia serc jest
wyznaczany rytmem miłości, która
zwraca się równocześnie do Boga i
do braci: do wszystkich braci,
również do tych, którzy nie są w
pełnej komunii z nami. Miłość
ożywia pragnienie jedności nawet w
tych, którzy nigdy nie dostrzegali jej



potrzeby. Miłość tworzy komunię
osób i Wspólnot. Jeśli się miłujemy,
staramy się pogłębić naszą komunię i
czynić ją coraz doskonalszą. Miłość
zwraca się do Boga jako
najdoskonalszego źródła komunii —
która jest jednością Ojca, Syna i
Ducha Świętego — aby z tego Źródła
czerpać moc tworzenia komunii
pomiędzy ludźmi i Wspólnotami lub
odtwarzania jej pomiędzy jeszcze
rozdzielonymi chrześcijanami.
Miłość jest najgłębszym, życiodajnym
nurtem procesu zjednoczenia.

Miłość ta znajduje najpełniejszy
wyraz we wspólnej modlitwie. Sobór
nazywa modlitwę duszą całego
ruchu ekumenicznego, gdy jednoczą
się w niej bracia, między którymi nie
ma doskonałej komunii. Jest ona
„nader skutecznym środkiem
uproszenia łaski jedności”, jest
„podkreśleniem więzów, które dotąd
łączą katolików z braćmi
odłączonymi”[6]. Nawet gdy nie jest to



w znaczeniu formalnym modlitwa o
jedność chrześcijan, ale w innych
intencjach, na przykład o pokój,
modlitwa staje się sama z siebie
wyrazem i potwierdzeniem jedności.
Poprzez wspólną modlitwę
chrześcijan sam Chrystus zostaje
zaproszony do wspólnoty modlących
się: „gdzie są dwaj albo trzej zebrani
w imię moje, tam jestem pośród
nich” (Mt 18, 20).

26. Modlitwa, modlitewna wspólnota,
pozwala nam zawsze odnaleźć
ewangeliczną prawdę tych słów:
„jeden (...) jest Ojciec wasz” (Mt 23,
9), ten Ojciec, Abba, do którego sam
Chrystus przemawia jako
Jednorodzony i współistotny Syn. A
zarazem: „jeden jest wasz
Nauczyciel, a wy wszyscy braćmi
jesteście” (Mt 23, 8). Modlitwa
„ekumeniczna” odsłania ten
podstawowy wymiar braterstwa w
Chrystusie, który umarł, ażeby
rozproszone dzieci Boże zgromadzić



w jedno, abyśmy, stając się „synami
w Synu” (por. Ef 1, 5), pełniej
odzwierciedlali niezgłębioną
rzeczywistość Bożego Ojcostwa, a
jednocześnie prawdę
człowieczeństwa każdego i
wszystkich.

To wszystko wyraża modlitwa
„ekumeniczna”, modlitwa braci i
sióstr. Właśnie dlatego, że są oni
rozłączeni, z tym większą nadzieją
łączą się w Chrystusie, jemu
zawierzając przyszłość swego
zjednoczenia i komunii. Zdaje się, że
i tutaj można by trafnie zastosować
słowa Soboru: „Kiedy Pan Jezus
modli się do Ojca, aby «wszyscy byli
jedno (...) jako i My jedno jesteśmy» (J
17, 21-22), otwierając przed
rozumem ludzkim niedostępne
perspektywy, daje znać o pewnym
podobieństwie między jednością
Osób Boskich a jednością synów
Bożych zespolonych w prawdzie i
miłości”[7].



Ta wewnętrzna przemiana serca,
nieodzowny warunek wszelkiego
szczerego poszukiwania jedności,
rodzi się z modlitwy i przez modlitwę
dojrzewa: „z nowości ducha (...), z
zaparcia się samego siebie i z
nieskrępowanego wylania miłości
rodzą się i dojrzewają pragnienia
jedności. Musimy więc wypraszać u
Ducha Świętego łaskę prawdziwego
umartwienia, pokory i łagodności w
posłudze, ducha braterskiej
wspaniałomyślności w stosunku do
drugich”[8].

27. Modlitwa o jedność nie jest
jednak zastrzeżona wyłącznie dla
tych, którzy w swoim życiu stykają
się z przejawami podziału między
chrześcijanami. W tym
wewnętrznym i osobistym dialogu,
jaki każdy z nas powinien prowadzić
z Panem na modlitwie, musi znaleźć
wyraz także troska o jedność. Tylko
bowiem w ten sposób stanie się ona
w pełni częścią rzeczywistości



naszego życia oraz zadań, jakich
podjęliśmy się w Kościele. Aby
przypomnieć o tej potrzebie,
postanowiłem ukazać wiernym
Kościoła katolickiego wzór, który
wydaje mi się godny naśladowania:
mam na myśli Siostrę Marię Gabrielę
od Jedności, trapistkę, którą
ogłosiłem błogosławioną 25 stycznia
1983 r.[9]. Siostra Maria Gabriela,
która zgodnie ze swym powołaniem
żyła z dala od świata, poświęciła
życie medytacji i modlitwie,
skupionej wokół rozdziału 17
Ewangelii św. Jana i ofiarowała je w
intencji jedności chrześcijan. Oto
fundament każdej modlitwy:
całkowita i bezwarunkowa ofiara z
własnego życia złożona Ojcu przez
Syna w Duchu Świętym. Przykład
siostry Marii Gabrieli poucza nas,
pozwala nam zrozumieć, że
modlitwa o jedność nie jest związana
z określonymi momentami,
sytuacjami czy miejscami. Modlitwa
Chrystusa do Ojca jest wzorem dla



wszystkich, zawsze i na każdym
miejscu.

Przypisy

[1]. KONGR. NAUKI WIARY, List do
Biskupów Kościoła katolickiego o
niektórych aspektach Kościoła
pojętego jako komunia Communionis
notio (28 maja 1992), 4: AAS 85
(1993), 840.

[2]. SOBÓR WAT. II, Dekr. o
ekumenizmie Unitatis redintegratio,
1.

[3]. Tamże.

[4]. Por. SOBÓR WAT. II, Konst. dogm.
o Kościele Lumen gentium, 14.

[5]. SOBÓR WAT. II, Dekr. o
ekumenizmie Unitatis redintegratio,
8

[6]. Tamże



[7]. SOBÓR WAT. II, Konst. duszp. o
Kościele w świecie współczesnym 
Gaudium et spes, 24.

[8]. SOBÓR WAT. II, Dekr. o
ekumenizmie Unitatis redintegratio,
7.

[9]. Maria Gabriela Sagheddu
urodziła się w Dorgali (Sardynia) 17
marca 1914 roku. Mając lat 21
wstępuje do klasztoru Trapistek w
Grottaferrata. Poznawszy - dzięki
działalności apostolskiej Opata Paula
Couturiera - potrzebę modlitwy i
ofiar duchowych w intencji
zjednoczenia chrześcijan, w r. 1936
podczas Tygodnia Modlitw o jedność
postanowiła ofiarować swe życie dla
tej sprawy. Po ciężkiej chorobie
Siostra Maria Gabriela umiera 23
kwietnia 1939 r.

19 stycznia

Benedykt XVI, Homilia w bazylice św.
Pawła za Murami, 25 I 2005



Drodzy Bracia i Siostry!

1. W tym dniu, w którym
obchodzimy święto Nawrócenia św.
Pawła Apostoła, braterskim
zgromadzeniem liturgicznym
kończymy Tydzień Modlitw o
Jedność Chrześcijan. Wymowny jest
fakt, że wspomnienie nawrócenia
Apostoła Narodów przypada w
ostatnim dniu tego ważnego
Tygodnia, podczas którego
szczególnie gorąco prosimy Boga o
cenny dar jedności wszystkich
chrześcijan, włączając się w
modlitwę Jezusa do Ojca za uczniów:
«aby wszyscy stanowili jedno, jak Ty,
Ojcze, we Mnie, a Ja w Tobie, aby i
oni stanowili w Nas jedno, by świat
uwierzył, że Ty Mnie posłałeś» (J 17,
21). Dążenie każdej Wspólnoty
chrześcijańskiej i każdego
poszczególnego wiernego do jedności
oraz siła do jej osiągnięcia są darem
Ducha Świętego i idą w parze z coraz
głębszą i radykalną wiernością



wobec Ewangelii (por. Encyklika Ut
unum sint, 15). Jesteśmy świadomi, że
u podstaw zaangażowania
ekumenicznego jest nawrócenie
serca, jak stwierdza to jasno Sobór
Watykański II: «Rzeczywisty
ekumenizm nie istnieje bez
wewnętrznej przemiany. Wszak z
nowości ducha, z zaparcia się
samego siebie i z swobodnego
wylania miłości pochodzą i
dojrzewają pragnienia
jedności» (Dekret Unitatis
redintegratio, 7).

«Deus caritas est» (1 J 4, 8. 16) —
«Bóg jest miłością». Na tej solidnej
skale opiera się cała wiara Kościoła.
W szczególności opiera się na niej
cierpliwe dążenie do pełnej jedności
wszystkich uczniów Chrystusa: gdy
kontemplujemy tę prawdę,
stanowiącą szczyt Objawienia
Bożego, podziały, chociaż nadal są
bolesne i poważne, wydają się
możliwe do przezwyciężenia i nie



zniechęcają nas. Pan Jezus, który
krwią swojej Męki zburzył
«rozdzielający mur — wrogość» (por.
Ef 2, 14), z pewnością tym, którzy
proszą Go z wiarą, udzieli siły, by
zaleczyć wszelkie rany podziału.
Trzeba jednak zawsze zaczynać od
tego: Deus caritas est. Zagadnieniu
miłości poświęciłem moją pierwszą
encyklikę, która właśnie dziś została
opublikowana, a ta szczęśliwa
zbieżność z zakończeniem Tygodnia
Modlitw o Jedność Chrześcijan
skłania nas, abyśmy spojrzeli na to
nasze spotkanie, co więcej, na całą
drogę ekumeniczną w świetle miłości
Bożej, Miłości, którą jest Bóg. Skoro
już w wymiarze ludzkim miłość jawi
się jako niezwyciężona siła, cóż
mamy powiedzieć my, którzyśmy
«poznali i uwierzyli miłości, jaką Bóg
ma ku nam» (1 J 4, 16)? Prawdziwa
miłość nie znosi słusznych różnic, ale
łączy je harmonijnie w wyższą
jedność, która nie jest narzucona z
zewnątrz, ale która od wewnątrz —



jeżeli tak można się wyrazić —
nadaje kształt całości. Jest to
tajemnica komunii, która podobnie
jak łączy mężczyznę i kobietę we
wspólnotę miłości i życia, jaką jest
małżeństwo, tak też formuje Kościół
jako wspólnotę miłości, zespalając w
jedno bogactwo wielorakich darów i
tradycji. Służbie takiej jedności
miłości oddany jest Kościół Rzymu,
który zgodnie z powiedzeniem św.
Ignacego Antiocheńskiego
«przewodzi w miłości» (Ad Rom. 1,
1). Drodzy bracia i siostry, wobec was
pragnę dziś ponowić zawierzenie
Bogu mojej szczególnej posługi
Piotrowej, upraszając dla niej o
światło i moc Ducha Świętego, ażeby
zawsze przyczyniała się do
braterskiej jedności wszystkich
chrześcijan.

Motyw miłości łączy głęboko dwa
krótkie czytania biblijne dzisiejszej
liturgii Nieszporów. W pierwszym
czytaniu miłość Boża jest siłą, która



przemienia życie Szawła z Tarsu i
czyni z niego Apostoła Narodów.
Pisząc do chrześcijan w Koryncie, św.
Paweł wyznaje, że łaska Boża
dokonała w nim nadzwyczajnego
nawrócenia: «za łaską Boga jestem
tym, czym jestem, a dana mi łaska
Jego nie okazała się daremna» (1 Kor
15, 10). Z jednej strony czuje ciężar
tego, że był przeszkodą w szerzeniu
orędzia Chrystusowego, a
jednocześnie żyje w radości, że
spotkał zmartwychwstałego Pana i
został oświecony i przemieniony
przez Jego światło. Nieustannie
pamięta wydarzenie, które
odmieniło jego życie i stało się tak
ważne dla całego Kościoła, że Dzieje
Apostolskie wspominają o nim trzy
razy (por. Dz 9, 3-9; 22, 6-11; 26,
12-18). Na drodze prowadzącej do
Damaszku Szaweł usłyszał
wstrząsające pytanie: «Dlaczego
Mnie prześladujesz?» Upadłszy na
ziemię, głęboko poruszony, zapytał:
«Kto jesteś, Panie?», i otrzymał



odpowiedź, która stała się podstawą
jego nawrócenia: «Ja jestem Jezus,
którego ty prześladujesz» (Dz 9, 4-5).
Paweł pojął w jednej chwili to, co
później wyraził w swoich pismach —
że Kościół tworzy jedno ciało,
którego Głową jest Chrystus. I tak z
prześladowcy chrześcijan stał się
Apostołem Narodów.

We fragmencie Ewangelii Mateusza,
którego przed chwilą wysłuchaliśmy,
miłość działa jako zasada jednocząca
chrześcijan i sprawiająca, że ich
zgodna modlitwa zostaje wysłuchana
przez Ojca niebieskiego. Jezus mówi:
«Jeśli dwóch z was na ziemi zgodnie
o coś prosić będzie, to wszystko
otrzymają od mojego Ojca» (Mt 18,
19). Słowo, którego używa
Ewangelista dla wyrażenia pojęcia
«zgodnie», to synphonesosin:
nawiązuje ono do «symfonii» serc.
Właśnie to wzrusza Serce Boga. A
zatem zgodność w modlitwie okazuje
się ważna, by mogła być ona przyjęta



przez Ojca niebieskiego. Wspólne
błaganie już jest krokiem w kierunku
jedności tych, którzy proszą.
Oczywiście nie oznacza to, że
odpowiedź Boga jest w jakiś sposób
zdeterminowana przez naszą prośbę.
Wiemy o tym dobrze: osiągnięcie
upragnionej jedności zależy przede
wszystkim od woli Boga, którego
plan i wielkoduszność przekraczają
pojęcie człowieka, a także jego
prośby i oczekiwania. Licząc właśnie
na dobroć Bożą, uczyńmy bardziej
intensywną naszą wspólną modlitwę
o jedność, jest ona bowiem
koniecznym i bardzo skutecznym
środkiem, jak przypominał Jan Paweł
II w Encyklice Ut unum sint: «Na
ekumenicznej drodze do jedności
trzeba przypisać stanowczy prymat
wspólnej modlitwie —
modlitewnemu zjednoczeniu wokół
samego Chrystusa» (n. 22).

Analizując następnie głębiej te
ewangeliczne wersety, lepiej



zrozumiemy powód, dla którego
Ojciec odpowie pozytywnie na
prośbę wspólnoty chrześcijańskiej:
«Bo — mówi Jezus — gdzie są dwaj
albo trzej zebrani w imię moje, tam
jestem pośród nich». To obecność
Chrystusa sprawia, że skuteczna jest
wspólna modlitwa tych, którzy
gromadzą się w Jego imię. Gdy
chrześcijanie gromadzą się, aby się
modlić, Jezus jest pośród nich. Są
zjednoczeni z Nim, który jest
jedynym pośrednikiem między
Bogiem i ludźmi. Konstytucja o
liturgii świętej Soboru
Watykańskiego II nawiązuje właśnie
do tego fragmentu Ewangelii, by
wskazać na jeden ze sposobów
obecności Chrystusa: «Jest obecny,
gdy Kościół modli się i śpiewa
psalmy, gdyż On sam obiecał: 'Gdzie
są dwaj albo trzej zebrani w imię
moje, tam jestem pośród nich' (Mt 18,
20)» (Sacrosanctum Concilium, 7).



Komentując ten tekst ewangelisty
Mateusza, św. Jan Chryzostom pyta
się: «Otóż, czyż nie ma dwóch lub
trzech, którzy gromadzą się w Jego
imię? Owszem, są — odpowiada —
ale rzadko» (Homilie do Ewangelii
Mateusza, 60, 3). Dziś wieczorem
wielką radością napełnia mnie widok
tak wielkiego zgromadzenia
modlących się, błagających zgodnie,
niczym brzmienie dźwięków w
symfonii, o dar jedności.
Pozdrawiam serdecznie wszystkich i
każdego z osobna. Szczególnie
serdecznie pozdrawiam braci z
innych Kościołów i Wspólnot
kościelnych tego miasta, złączonych
w jednym chrzcie, dzięki któremu
jesteśmy członkami jedynego
mistycznego Ciała Chrystusa.
Niedawno minęło 40 lat od dnia, w
którym właśnie w tej bazylice, 5
grudnia 1965 r., świętej pamięci
sługa Boży Paweł VI poprowadził
pierwszą wspólną uroczystą
modlitwę na zakończenie Soboru



Watykańskiego II, w obecności Ojców
Soborowych; aktywnie uczestniczyli
w niej obserwatorzy z innych
Kościołów i Wspólnot kościelnych.
Później umiłowany Jan Paweł II
wytrwale podtrzymywał tradycję
zakańczania tutaj Tygodnia Modlitw.
Jestem pewien, że tego wieczoru
obydwaj patrzą na nas z nieba i
przyłączają się do naszej modlitwy.

(...) Tak, drodzy bracia i siostry, my
chrześcijanie mamy być «światłem
świata» (Mt 5, 14) w Europie i pośród
wszystkich narodów. Oby Pan
pozwolił nam osiągnąć rychło
upragnioną pełną komunię.
Przywrócenie jedności wśród nas
uczyni bardziej skuteczną naszą
ewangelizację. Jedność stanowi
naszą wspólną misję; jest ona
warunkiem tego, by światło
Chrystusa skuteczniej szerzyło się w
każdym zakątku świata oraz by
ludzie nawracali się i byli zbawieni.
Jak długa jeszcze droga przed nami!



Ale nie traćmy ufności, co więcej, z
większą gorliwością razem
podejmujmy na nowo drogę.
Chrystus nas poprzedza i nam
towarzyszy. Liczymy na Jego
niezawodną obecność. Pokornie i
niestrudzenie błagamy Go o cenny
dar jedności i pokoju.

20 stycznia

Benedykt XVI, Homilia, 25.01.2009

Drodzy bracia i siostry!

Wielka radość ogarnia nas za
każdym razem, gdy spotykamy się u
grobu Apostoła Pawła w liturgiczne
wspomnienie jego nawrócenia, by
zakończyć Tydzień Modlitw o
Jedność Chrześcijan. Witam was
wszystkich serdecznie. (...)

Nawrócenie św. Pawła dostarcza
nam wzoru i wskazuje drogę do
pełnej jedności. Jedność bowiem
wymaga nawrócenia: od podziału do



wspólnoty, od jedności zranionej do
uzdrowionej i pełnej jedności. To
nawrócenie jest darem
zmartwychwstałego Chrystusa,
podobnie jak w przypadku św.
Pawła. Dowiedzieliśmy się o tym ze
słów samego Apostoła, zawartych w
odczytanym przed chwilą
fragmencie Pisma Świętego: «Za
łaską Boga jestem tym, czym
jestem» (1 Kor 15, 10). Ten sam Pan,
który powołał Szawła na drodze do
Damaszku, zwraca się do członków
swojego Kościoła — który jest jeden i
święty — i wzywając każdego po
imieniu, pyta: Dlaczego mnie
podzieliłeś? Dlaczego naruszyłeś
jedność mego ciała? Nawrócenie
odbywa się w dwóch wymiarach.
Najpierw dostrzega się i uznaje w
świetle Chrystusa własne winy; i to
uznanie jest bolesne, rodzi skruchę i
pragnienie zaczęcia od nowa.
Następny krok to uświadomienie
sobie, że wejście na tę nową drogę
nie jest naszą inicjatywą. Polega ono



na tym, by pozwolić się zdobyć
Chrystusowi. Jak mówi św. Paweł:
«Pędzę, abym też [to] zdobył, bo i
sam zostałem zdobyty przez
Chrystusa Jezusa» (Flp 3, 12).
Nawrócenie wymaga naszego «tak»,
mojego «pędzę»; w ostatecznym
rozrachunku nie jest wynikiem
mojego działania, ale darem,
pozwoleniem, żeby Chrystus mnie
kształtował; jest śmiercią i
zmartwychwstaniem. Dlatego św.
Paweł nie mówi: «nawróciłem się»,
ale: «umarłem» (Ga 2, 19), jestem
nowym stworzeniem. Tak naprawdę
nawrócenie św. Pawła nie było
przejściem od niemoralności do
moralności — był człowiekiem o
wielkiej moralności; od wiary
błędnej do wiary prawdziwej — jego
wiara była prawdziwa, choć
niekompletna; było natomiast
poddaniem się miłości Chrystusa —
rezygnacją z własnej doskonałości,
pokorą kogoś, kto bez reszty oddaje
się na służbę Chrystusowi, by służyć



braciom. I tylko gdy rezygnujemy z
samych siebie, gdy upodabniamy się
do Chrystusa, możemy być
zjednoczeni także między sobą,
możemy stać się «jednym» w
Chrystusie. To komunia z
Chrystusem zmartwychwstałym daje
nam jedność.

Możemy zauważyć ciekawą analogię
do dynamiki nawrócenia św. Pawła,
medytując nad biblijnym
fragmentem Księgi proroka
Ezechiela (37, 15-28), wybranym w
tym roku na podstawę naszych
modlitw. Jest w nim opisany
symboliczny gest złączenia dwóch
kawałków drewna w ręce proroka,
który w ten sposób przedstawia
przyszłe działanie Boga. Jest to druga
część rozdz. 37, w którego pierwszej
części opisana jest znana wizja
wyschłych kości i wskrzeszenia
Izraela przez Ducha Bożego. Jakże
nie zauważyć, że profetyczny znak
jednoczenia ludu Izraela następuje



po wielkim symbolu wyschniętych
kości, ożywionych przez Ducha?
Wyłania się z tego teologiczny model,
analogiczny do modelu nawrócenia
św. Pawła: na pierwszym miejscu jest
moc Boga, który przez swojego
Ducha dokonuje wskrzeszenia,
niczym nowego stworzenia. Ten Bóg,
który jest Stworzycielem i jest w
stanie wskrzesić umarłych, potrafi
także doprowadzić do zjednoczenia
podzielony lud. Paweł — tak jak
Ezechiel i bardziej niż Ezechiel —
staje się wybranym narzędziem
głoszenia jedności uzyskanej przez
Jezusa poprzez krzyż i
zmartwychwstanie — jedności
między Żydami i poganami, aby
utworzyć jeden nowy lud.
Zmartwychwstanie Chrystusa
rozszerza więc zakres jedności: nie
chodzi tylko o jedność plemion
Izraela, ale o jedność Żydów i pogan
(por. Ef 2; J 10, 16); o zjednoczenie
ludzkości rozproszonej z powodu



grzechu, i jeszcze więcej — o jedność
wszystkich wierzących w Chrystusa.

Wybór tego fragmentu Księgi
Ezechiela zawdzięczamy braciom z
Korei, którzy w szczególny sposób
odnieśli do siebie ten biblijny tekst,
zarówno jako Koreańczycy, jak i jako
chrześcijanie. W podziale narodu
żydowskiego na dwa królestwa
zobaczyli siebie — synów jednej
ziemi, rozdzielonych przez
wydarzenia polityczne: żyjących
część na północy, część na południu.
To ludzkie doświadczenie pomogło
im lepiej zrozumieć dramat podziału
chrześcijan. Teraz w świetle Słowa
Bożego, które nasi bracia
Koreańczycy wybrali i
zaproponowali wszystkim, wyłania
się napełniająca nadzieją prawda.
Bóg obiecuje swemu ludowi nową
jedność, która ma być znakiem i
narzędziem pojednania i pokoju
także w wymiarze historycznym, dla
wszystkich narodów. Jedność, którą



Bóg daje swemu Kościołowi i o którą
się modlimy, jest oczywiście komunią
w sensie duchowym, w wierze i
miłości. My jednak wiemy, że ta
jedność w Chrystusie jest zaczynem
braterstwa również na płaszczyźnie
społecznej, w relacjach między
narodami i w całej rodzinie ludzkiej.
Jest zaczynem Królestwa Bożego,
który sprawia, że całe ciasto rośnie
(por. Mt 13, 33). W tym sensie
modlitwy, które wznosimy w tych
dniach, odwołując się do proroctwa
Ezechiela, stały się także
wstawiennictwem za ludzkością
nękaną w obecnych czasach przez
rozmaite konflikty. Tam gdzie
ludzkie słowa stają się bezsilne, bo
dominuje dramatyczna przemoc i
szczęk oręża, nie słabnie prorocza
moc Słowa Bożego, które powtarza
nam, że pokój jest możliwy, i że to my
powinniśmy być narzędziami
pojednania i pokoju. Dlatego nasze
modlitwy o jedność i pokój muszą
zawsze potwierdzać czynione z



odwagą przez nas, chrześcijan, gesty
pojednania. Myślę wciąż o Ziemi
Świętej: jak ważne jest, żeby wierni,
którzy tam żyją, oraz pielgrzymi,
którzy tam się udają, dawali
wszystkim świadectwo, że
różnorodność obrzędów i tradycji nie
powinna być przeszkodą dla
wzajemnego poszanowania i
braterskiej miłości. Pośród
naturalnych odmienności różnych
tradycji musimy dążyć do jedności w
wierze, w naszym fundamentalnym
«tak» powiedzianym Chrystusowi i
Jego jedynemu Kościołowi. W ten
sposób różnice nie będą już
przeszkodą, która nas dzieli, ale
bogactwem wielorakich sposobów
wyrażania wspólnej wiary.

Na zakończenie tych rozważań
chciałbym nawiązać do wydarzenia,
które najstarsi spośród nas na pewno
dobrze pamiętają. 25 stycznia 1959
r., dokładnie 50 lat temu,
błogosławiony papież Jan XXIII



wyraził w tym miejscu po raz
pierwszy swoją wolę zwołania
«ekumenicznego soboru Kościoła
powszechnego» (AAS [1959], s. 68).
Ogłosił to kardynałom w Sali
Kapitularnej klasztoru św. Pawła po
odprawieniu uroczystej Mszy św. w
bazylice. Tej opatrznościowej decyzji,
do której — jak sam twierdził z
przekonaniem — zainspirował
mojego czcigodnego poprzednika
Duch Święty, zawdzięczamy
dokument o podstawowym
znaczeniu dla ruchu ekumenicznego,
jakim jest Dekret Unitatis
redintegratio. Czytamy w nim,
między innymi: «Rzeczywisty
ekumenizm nie istnieje bez
wewnętrznej przemiany. Wszak z
nowości ducha (por. Ef 4, 23), z
zaparcia się samego siebie i z
swobodnego wylania miłości
pochodzą i dojrzewają pragnienia
jedności» (UR, 7). Postawa głębokiego
nawrócenia w Chrystusie, odnowy
duchowej, wzbudzanie w sobie coraz



większej miłości do innych
chrześcijan zrodziły nową sytuację w
stosunkach ekumenicznych. Owoce
dialogów teologicznych, wraz z ich
punktami stycznymi oraz
dokładniejszym rozpoznaniem
istniejących nadal rozbieżności,
pobudzają do dalszego odważnego
zmierzania w dwóch kierunkach —
wprowadzania w życie tego, co już
zostało osiągnięte, i nowego
zaangażowania z myślą o
przyszłości. Papieska Rada ds.
Popierania Jedności Chrześcijan,
której dziękuję za służbę sprawie
jedności wszystkich uczniów
Chrystusa, podjęła ostatnio refleksję
nad odbiorem oraz przyszłością
dialogu ekumenicznego. Ta refleksja
z jednej strony służy temu, by
właściwie docenić to, co już zostało
osiągnięte, z drugiej strony ma na
celu znalezienie nowych dróg
umożliwiających dalsze relacje
między Kościołami i Wspólnotami
kościelnymi w aktualnej sytuacji.



Wciąż mamy przed sobą cel, jakim
jest pełna jedność. Jej osiągnięcie jest
zadaniem trudnym, lecz
fascynującym dla chrześcijan, którzy
chcą żyć zgodnie z pragnieniem
wyrażonym w modlitwie Pana: «aby
wszyscy stanowili jedno (...), by świat
uwierzył» (J 17, 21). Sobór
Watykański ii przypomniał nam, że
«ten święty plan pojednania
wszystkich chrześcijan w jedności
jednego i jedynego Kościoła
Chrystusowego przekracza ludzkie
siły i zdolności» (UR, 24). Ufni w
modlitwę Pana Jezusa Chrystusa i
zachęceni przez znaczące postępy
ruchu ekumenicznego, prośmy z
wiarą Ducha Świętego, aby nadal nas
oświecał i prowadził na naszej
drodze. Niech nas inspiruje i
towarzyszy nam z nieba Apostoł
Paweł, który tak wiele trudził się i
cierpiał dla jedności mistycznego
Ciała Chrystusa; niech nam
towarzyszy i nas wspiera



Błogosławiona Maryja Dziewica,
Matka jedności Kościoła.

21 stycznia

Benedykt XVI, Homilia, 25.01.2010

Drodzy bracia i siostry!

Braterskim zgromadzeniem
liturgicznym w święto Nawrócenia
św. Pawła Apostoła, kończymy dziś
doroczny Tydzień Modlitw o Jedność
Chrześcijan. (...)

Minęło niewiele miesięcy od
zakończenia poświęconego św.
Pawłowi roku, który dał nam
sposobność do pogłębienia
niezwykłego dzieła tego głosiciela
Ewangelii i — o czym przypomniał
nam temat Tygodnia Modlitw o
Jedność Chrześcijan: «Wy jesteście
świadkami tego» (Łk 24, 48) —
naszego powołania, byśmy byli
misjonarzami Ewangelii. Paweł, choć
żywo i mocno ma w pamięci swą



przeszłość prześladowcy chrześcijan,
nie waha się nazwać siebie
Apostołem. Podstawą do tego jest dla
niego spotkanie ze
Zmartwychwstałym na drodze do
Damaszku; stało się ono zarazem
początkiem niestrudzonej
działalności misyjnej, której
poświęcił wszystkie swoje siły,
głosząc wszystkim ludom tego
Chrystusa, którego spotkał osobiście.
I tak Paweł z prześladowcy Kościoła
sam stanie się ofiarą prześladowania
za sprawę Ewangelii, o której dawał
świadectwo: «Przez Żydów
pięciokroć byłem bity po czterdzieści
razów bez jednego. Trzy razy byłem
sieczony rózgami, raz kamienowany
(...). Często w podróżach, w
niebezpieczeństwach na rzekach, w
niebezpieczeństwach od zbójców, w
niebezpieczeństwach od własnego
narodu, w niebezpieczeństwach od
pogan, w niebezpieczeństwach w
mieście, w niebezpieczeństwach na
pustkowiu, w niebezpieczeństwach



na morzu, w niebezpieczeństwach od
fałszywych braci; w pracy i
umęczeniu, często na czuwaniu, w
głodzie i pragnieniu, w licznych
postach, w zimnie i nagości, nie
mówiąc już o mojej codziennej
udręce płynącej z zatroskania o
wszystkie Kościoły» (2 Kor 11, 24-25.
26-28). Świadectwo Pawła osiągnęło
swój szczyt w męczeństwie, które
poniósł niedaleko stąd, dając dowód
swojej wiary w Chrystusa, który
zwycięża śmierć.

W doświadczeniu Pawła widoczna
jest taka sama dynamika, jak we
fragmencie Ewangelii, którego przed
chwilą wysłuchaliśmy. Uczniowie z
Emaus, po tym jak rozpoznali
zmartwychwstałego Pana, wracają
do Jerozolimy i zastają Jedenastu,
zgromadzonych razem z innymi.
Ukazuje się im zmartwychwstały
Chrystus, dodaje im otuchy,
rozprasza ich lęk, ich wątpliwości,
zasiada z nimi do stołu i otwiera ich



serca, by zrozumieli Pisma:
przypomina o tym, co miało się
wydarzyć i co będzie główną treścią
chrześcijańskiego orędzia. Jezus
mówi: «Tak jest napisane: Mesjasz
będzie cierpiał i trzeciego dnia
zmartwychwstanie; w imię Jego
głoszone będzie nawrócenie i
odpuszczenie grzechów wszystkim
narodom, począwszy od
Jeruzalem» (Łk 24, 46-47). O tych
wydarzeniach dadzą świadectwo
przede wszystkim pierwsi uczniowie,
a później wierzący w Chrystusa we
wszystkich czasach i wszystkich
miejscach. Trzeba jednak podkreślić,
że — tak wówczas, jak i dziś — to
świadectwo, rodzi się ze spotkania ze
Zmartwychwstałym, karmi się
nieustanną relacją z Nim, jest
ożywiane przez głęboką miłość do
Niego. Tylko ten, kto sam
doświadczył obecności żywego
Chrystusa: «Popatrzcie na moje ręce i
nogi: to Ja jestem» (Łk 24, 39), kto z
Nim zasiadał do stołu, kto Go słuchał,



pragnąc by rozpalił mu serce, może
być Jego świadkiem! Dlatego Jezus
obiecuje uczniom i każdemu z nas
skuteczną pomoc z wysoka, nową
obecność — obecność Ducha
Świętego, dar zmartwychwstałego
Chrystusa, który nas prowadzi do
całej prawdy: «Oto Ja ześlę na was
obietnicę mojego Ojca» (Łk 24, 49).
Jedenastu poświęci całe życie
głoszeniu Dobrej Nowiny o śmierci i
zmartwychwstaniu Pana i prawie
wszyscy przypieczętują swoje
świadectwo krwią męczeńską,
owocnym zasiewem, który wydał
obfity plon.

Wybór tematu tegorocznego
Tygodnia Modlitw o Jedność
Chrześcijan, a mianowicie wezwanie
do dawania wspólnego świadectwa o
zmartwychwstałym Chrystusie,
zgodnie z poleceniem, jakie On dał
uczniom, jest związany z obchodami
100. rocznicy Konferencji Misyjnej w
Edynburgu w Szkocji, która przez



wielu jest uważana za wydarzenie,
dzięki któremu narodził się
współczesny ruch ekumeniczny.
Latem 1910 r. w stolicy Szkocji
spotkało się ponad 1000 misjonarzy,
reprezentujących różne odłamy
protestantyzmu i anglikanizmu,
którzy zaprosili również
przedstawiciela prawosławia, aby
zastanowić się wspólnie nad
koniecznością osiągnięcia jedności,
by głoszenie Ewangelii Jezusa
Chrystusa było wiarygodne. W
istocie, to właśnie pragnienie
głoszenia innym Chrystusa i
niesienia światu Jego orędzia
pojednania uświadamia, jak wielkim
paradoksem jest podział chrześcijan.
Jak bowiem niewierzący będą mogli
przyjąć orędzie Ewangelii, skoro
chrześcijanie, choć wszyscy powołują
się na tego samego Chrystusa, są ze
sobą skłóceni? Jak zresztą wiemy,
sam Nauczyciel pod koniec Ostatniej
Wieczerzy modlił się do Ojca za
swoich uczniów: «Aby wszyscy



stanowili jedno (...), by świat
uwierzył» (J 17, 21). Komunia i
jedność uczniów Chrystusa jest
zatem szczególnie ważnym
warunkiem do spełnienia, aby ich
świadectwo było bardziej
wiarygodne i skuteczne.

Po upływie 100 lat od spotkania w
Edynburgu intuicja owych
odważnych pionierów jest dziś wciąż
niezwykle aktualna. W świecie, w
którym panuje obojętność religijna, a
wręcz narasta niechęć do wiary
chrześcijańskiej, konieczna jest
nowa, intensywna działalność
ewangelizacyjna, nie tylko wśród
tych ludów, które nigdy nie poznały
Ewangelii, ale również tych, wśród
których chrześcijaństwo się przyjęło i
stało częścią ich historii. Nie brakuje,
niestety, kwestii, które nas dzielą, a
które — ufamy — zostaną
rozstrzygnięte dzięki modlitwie i
dialogowi, lecz jest pewna
zasadnicza treść orędzia Chrystusa,



którą możemy głosić razem: ojcostwo
Boga, zwycięstwo Chrystusa nad
grzechem i śmiercią poprzez Jego
krzyż i zmartwychwstanie, ufność w
przemieniające działanie Ducha.
Zdążając do pełnej komunii,
powinniśmy dawać wspólne
świadectwo w obliczu coraz bardziej
złożonych wyzwań naszych czasów,
takich jak sekularyzacja i obojętność,
relatywizm i hedonizm, delikatne
zagadnienia etyczne, dotyczące
początku i końca życia, problemy
stawiane przez postęp nauki i
techniki, dialog z innymi tradycjami
religijnymi. Są też inne dziedziny, w
których już teraz powinniśmy dawać
wspólne świadectwo: ochrona świata
stworzonego, propagowanie
wspólnego dobra i pokoju, obrona
osoby ludzkiej jako głównego punktu
odniesienia, zaangażowanie w walkę
z dramatami naszych czasów, takich
jak głód, ubóstwo, analfabetyzm,
niesprawiedliwy podział dóbr.



W życiu Kościoła zabieganie o
jedność chrześcijan nie jest
zadaniem tylko niektórych ani też
działalnością dodatkową. Każdy jest
powołany do tego, by wnieść swój
wkład i przyczynić się do postępu na
drodze do pełnej jedności wszystkich
uczniów Chrystusa, nie zapominając
nigdy o tym, że jest ona przede
wszystkim darem Boga, o który
trzeba nieustannie się modlić. Siła
pobudzająca do jedności i misji
płynie bowiem z owocnego i
przemieniającego życie spotkania ze
Zmartwychwstałym, jak było w
przypadku św. Pawła na drodze do
Damaszku oraz w przypadku
Jedenastu i innych uczniów
zgromadzonych w Jerozolimie. Oby
Maryja Dziewica, Matka Kościoła,
wyjednała jak najszybsze spełnienie
pragnienia Jej Syna: «Aby wszyscy
stanowili jedno (...), by świat
uwierzył» (J 17, 21).

22 stycznia



Franciszek, Homilia podczas
Nieszporów na zakończenie
Tygodnia Modlitw o Jedność
Chrześcijan, 25.01.2017

Spotkanie z Jezusem na drodze do
Damaszku radykalnie przemienia
życie św. Pawła. Od tamtej pory
sensem życia nie jest dla niego
skrupulatne przestrzeganie Prawa i
poleganie na własnych siłach, ale
całkowite przyjęcie bezinteresownej
i niezasłużonej miłości Boga oraz
przylgnięcie do Jezusa Chrystusa
ukrzyżowanego i
zmartwychwstałego. Zaczyna się w
ten sposób jego nowe życie, życie
według Ducha, w którym dzięki
mocy zmartwychwstałego Pana
doświadcza przebaczenia, zaufania i
umocnienia. Paweł nie może tej
nowości zachować dla siebie — łaska
pobudza go do głoszenia radosnej
nowiny o miłości i pojednaniu, które
w Chrystusie Bóg w pełni ofiaruje
ludzkości.



Dla Apostoła Narodów pojednanie
człowieka z Bogiem, którego on stał
się posłannikiem (por. 2 Kor 5, 20),
jest darem, który pochodzi od
Chrystusa. Widać to jasno w tekście
Drugiego Listu do Koryntian, z
którego został zaczerpnięty w tym
roku temat Tygodnia Modlitw o
Jedność Chrześcijan: «Pojednanie —
miłość Chrystusa przynagla
nas» (por. ww. 14-20). «Miłość
Chrystusa»: nie chodzi o naszą
miłość do Chrystusa, ale o miłość
Chrystusa do nas. Podobnie
pojednanie, do którego jesteśmy
wezwani, nie jest jedynie naszą
inicjatywą — jest to przede
wszystkim pojednanie, które Bóg
nam daje w Chrystusie. Jest to nie
tyle ludzki wysiłek wierzących,
którzy starają się przezwyciężyć
istniejące pośród nich podziały, ile
bezinteresowny dar Boga. Jako efekt
tego daru, osoba, która otrzymała
przebaczenie i jest miłowana, winna
sama z kolei głosić Ewangelię



pojednania słowami i czynami, żyć
życiem pojednanym i dawać tego
świadectwo.

W związku z tym możemy dziś zadać
sobie pytanie: w jaki sposób głosić tę
Ewangelię pojednania po wiekach
podziałów? W znalezieniu drogi
pomaga nam sam Paweł. Podkreśla
on, że pojednanie w Chrystusie nie
może dokonać się bez ofiary. Jezus
oddał swoje życie, umierając za
wszystkich. Podobnie posłannicy
pojednania są powołani, aby w Jego
imię dawali życie, by nie żyli już dla
siebie, lecz dla Tego, który za nich
umarł i zmartwychwstał (por. ww.
14-15). Jak naucza Jezus, tylko wtedy,
gdy tracimy nasze życie ze względu
na Jego miłość, naprawdę je
zyskujemy (por. Łk 9, 24). Jest to
rewolucja, którą przeżył Paweł, ale
jest to odwieczna chrześcijańska
rewolucja: byśmy już nie żyli dla
siebie, dla naszych interesów i tego,
jak będziemy postrzegani, ale na



obraz Chrystusa, dla Niego i zgodnie
z Nim, z Jego miłością i w Jego
miłości.

Dla Kościoła, dla każdego wyznania
chrześcijańskiego jest to zachęta, aby
nie opierać się na programach,
kalkulacjach i korzyściach, nie
zawierzać możliwościom i modom
danej chwili, ale poszukiwać drogi,
patrząc zawsze na krzyż Pana: tam
jest nasz program życia. Jest to także
zachęta do wyjścia z wszelkiej
izolacji, do przezwyciężenia pokusy
koncentracji na sobie, która
uniemożliwia zrozumienie tego,
czego Duch Święty dokonuje poza
naszymi przestrzeniami.
Autentyczne pojednanie chrześcijan
będzie mogło się urzeczywistnić,
kiedy będziemy potrafili nawzajem
rozpoznawać swoje dary i będziemy
zdolni z pokorą i łagodnością uczyć
się jedni od drugich — nie oczekując,
że to inni mają się najpierw nauczyć
od nas.



Jeśli żyjemy tym umieraniem dla
siebie, by żyć dla Jezusa, to nasz stary
sposób życia zostaje usunięty w
przeszłość i, jak to się stało w
przypadku Pawła, rozpoczynamy
nowy rodzaj życia i komunii. Wraz z
Pawłem możemy powiedzieć: «To, co
dawne, minęło» (2 Kor 5, 17).
Patrzenie wstecz jest pomocne i
bardzo potrzebne, by oczyścić
pamięć, ale skupianie się na
przeszłości, rozpamiętywanie
doznanych krzywd i faktów,
osądzanych jedynie według
kryteriów ludzkich, może
paraliżować i uniemożliwiać życie
teraźniejszością. Słowo Boże zachęca
nas, abyśmy czerpali siłę z pamięci,
pamiętali o dobru, jakie
otrzymaliśmy od Pana; ale wzywa
nas także do pozostawienia za sobą
przeszłości, aby iść za Jezusem w
dniu dzisiejszym i żyć nowym życiem
w Nim. Pozwólmy Temu, który
wszystko czyni nowe (por. Ap 21, 5),
aby nas ukierunkował ku nowej



przyszłości, otwartej na nadzieję,
która nie zawodzi, przyszłości, w
której będzie można przezwyciężyć
podziały, a wierzący, odnowieni w
miłości, będą w pełni i widzialnie
zjednoczeni.

Idąc drogą jedności, w tym roku
wspominamy szczególnie
pięćsetlecie Reformacji. Fakt, że
dzisiaj katolicy i luteranie mogą
razem upamiętniać wydarzenie,
które podzieliło chrześcijan, i czynią
to z nadzieją, kładąc akcent na Jezusa
i Jego dzieło pojednania, jest
znaczącym osiągnięciem, które
zawdzięczamy Bogu i modlitwie,
przez pięćdziesiąt lat wzajemnego
poznawania się i dialogu
ekumenicznego. (...)

Drodzy bracia i siostry, nasza
modlitwa o jedność chrześcijan
włącza się w modlitwę Jezusa,
skierowaną do Ojca przed męką,
«aby wszyscy stanowili jedno» (J 17,



21). Niestrudzenie prośmy Boga o ten
dar. Cierpliwie i ufnie oczekując, aż
Ojciec obdaruje wszystkich
wierzących dobrem pełnej i
widzialnej komunii, idźmy naprzód
naszą drogą pojednania i dialogu,
umacniani heroicznym świadectwem
wielu braci i sióstr zjednoczonych
wczoraj i dziś w cierpieniu w imię
Jezusa. Korzystajmy z każdej okazji,
jaką daje nam Opatrzność, aby razem
się modlić, aby razem głosić
Ewangelię, aby razem miłować i
służyć, zwłaszcza najuboższym i
zapomnianym.

23 stycznia

Franciszek, Homilia podczas
Nieszporów na zakończenie
Tygodnia Modlitw o Jedność
Chrześcijan, 25.01.2016

«Jestem (...) najmniejszy ze
wszystkich apostołów (...), bo
prześladowałem Kościół Boży. Lecz
za łaską Boga jestem tym, czym



jestem, a dana mi łaska Jego nie
okazała się daremna (1 Kor 15, 9-10).
Tak apostoł Paweł podsumowuje
znaczenie swego nawrócenia. To
nawrócenie, które dokonało się po
porażającym spotkaniu z Jezusem
zmartwychwstałym (por. 1 Kor 9, 1)
na drodze z Jerozolimy do
Damaszku, nie jest przede wszystkim
przemianą moralną, lecz
przemieniającym doświadczeniem
łaski Chrystusa i jednocześnie
wezwaniem do nowej misji —
głoszenia wszystkim Jezusa, którego
wcześniej prześladował, prześladując
Jego uczniów. W owym momencie
bowiem Paweł pojmuje, że między
Chrystusem żyjącym wiecznie i tymi,
którzy za Nim idą, istnieje
rzeczywista i transcendentna
jedność: Jezus żyje i jest obecny w
nich, a oni żyją w Nim. Powołanie do
bycia apostołem nie opiera się na
ludzkich zasługach Pawła, który
uważa się za «najmniejszego» i
«niegodnego», ale na nieskończonej



dobroci Boga, który go wybrał i
powierzył mu posługę.

Świadectwo podobnego zrozumienia
tego, co wydarzyło się na drodze do
Damaszku, daje św. Paweł także w
Pierwszym Liście do Tymoteusza:
«Dzięki składam Temu, który mnie
umocnił, Chrystusowi Jezusowi,
naszemu Panu, że uznał mnie za
godnego wiary, skoro przeznaczył do
posługi sobie mnie, ongiś bluźniercę,
prześladowcę i oszczercę.
Dostąpiłem jednak miłosierdzia,
ponieważ działałem z
nieświadomością, w niewierze. A
nad miarę obfita okazała się łaska
naszego Pana, wraz z wiarą i
miłością, która jest w Chrystusie
Jezusie» (1 Tm 1,12-14). Obfite
miłosierdzie Boga jest jedynym
uzasadnieniem, na którym opiera się
posługa Pawła, i jest jednocześnie
tym, co Apostoł musi głosić
wszystkim.



Doświadczenie św. Pawła jest
podobne do doświadczenia wspólnot,
do których kieruje swój Pierwszy List
apostoł Piotr. Św. Piotr zwraca się do
członków wspólnot małych i słabych,
wystawionych na niebezpieczeństwo
prześladowania, i do nich stosuje
chwalebne określenia przypisywane
świętemu ludowi Bożemu: jesteście
«wybranym plemieniem, królewskim
kapłaństwem, narodem świętym,
ludem [Bogu] na własność
przeznaczonym» (1 P 2, 9). Dla tych
pierwszych chrześcijan, podobnie jak
dzisiaj dla nas wszystkich
ochrzczonych jest powodem do
otuchy i nieustannego zdumienia to,
iż wiemy, że zostaliśmy wybrani, by
uczestniczyć w Bożym planie
zbawienia, dokonanego w Jezusie
Chrystusie i Kościele. «Panie,
dlaczego właśnie ja?»; «dlaczego
właśnie my?». Dotykamy tutaj
tajemnicy miłosierdzia i Bożego
wyboru: Ojciec kocha wszystkich i
chce zbawić wszystkich, i dlatego



powołuje niektórych, «zdobywając
ich» swoją łaską, aby przez nich Jego
miłość mogła dotrzeć do wszystkich.
Misją całego ludu Bożego jest
głoszenie wspaniałych dzieł Pana,
przede wszystkim tajemnicy
paschalnej Chrystusa, dzięki czemu
przeszliśmy z ciemności grzechu i
śmierci do blasku Jego życia, nowego
i wiecznego (por. 1 P 2,10).

W świetle Słowa Bożego, którego
wysłuchaliśmy i które prowadziło
nas podczas tego Tygodnia Modlitw o
Jedność Chrześcijan, możemy
doprawdy stwierdzić, że my wszyscy,
wierzący w Chrystusa, jesteśmy
«powołani do ogłaszania
chwalebnych dzieł Boga» (por. 1 P 2,
9). Pomimo dzielących nas wciąż
jeszcze różnic przyznajemy z
radością, że u źródeł życia
chrześcijańskiego jest zawsze
powołanie, którego autorem jest sam
Bóg. Możemy robić postępy na
drodze do pełnej widzialnej jedności



chrześcijan nie tylko wtedy, kiedy
zbliżamy się nawzajem do siebie, ale
przede wszystkim zależnie od tego,
na ile nawracamy się do Pana, który
ze względu na swą łaskę nas wybiera
i nas powołuje, abyśmy byli Jego
uczniami. A nawrócenie się oznacza
pozwolenie, aby Pan w nas żył i
działał. Dlatego, kiedy chrześcijanie z
różnych Kościołów razem słuchają
Słowa Bożego i starają się
wprowadzać je w życie, doprawdy
czynią ważne kroki w kierunku
jedności. A łączy nas nie tylko
powołanie; zbliża nas także ta sama
misja: głoszenie wszystkim
wspaniałych dzieł Boga. Podobnie
jak św. Paweł, podobnie też jak
wierni, do których pisze św. Piotr,
również my nie możemy nie głosić
miłosiernej miłości, która nas
zdobyła i przemieniła. Podążając
drogą ku pełnej jedności między
nami, już teraz możemy rozwijać
współpracę w różnorodnych
formach, podążać razem i



współpracować, aby przyczyniać się
do upowszechniania Ewangelii. A
razem podążając i pracując, zdajemy
sobie sprawę, że już jesteśmy
zjednoczeni w imieniu Pana. Jedność
tworzy się w drodze.

W trwającym obecnie Roku
Nadzwyczajnego Jubileuszu
Miłosierdzia pamiętajmy, że nie
może być autentycznego dążenia do
jedności bez pełnego powierzenia się
miłosierdziu Ojca. Prośmy przede
wszystkim o przebaczenie za grzech
naszych podziałów, które są otwartą
raną w Ciele Chrystusa. Jako Biskup
Rzymu i pasterz Kościoła
katolickiego chcę błagać o
miłosierdzie i przebaczenie za
nieewangeliczne postawy katolików
wobec chrześcijan z innych
Kościołów. Jednocześnie zachęcam
wszystkich braci i siostry katolików
do wybaczenia, jeśli dziś lub w
przeszłości doznali zniewag ze
strony innych chrześcijan. Nie



możemy wymazać tego, co było, ale
nie chcemy pozwolić, aby ciężar
dawnych win nadal ciążył na
naszych relacjach. Miłosierdzie Boże
odnowi nasze relacje. (...)

Drodzy bracia i siostry, zjednoczmy
się dzisiaj w modlitwie, którą Jezus
Chrystus skierował do Ojca: «aby (...)
stanowili jedno (...), by świat
uwierzył» (J 17, 21). Jedność jest
darem miłosierdzia Boga Ojca. Tu
przy grobie św. Pawła, apostoła i
męczennika, znajdującym się w tej
wspaniałej bazylice, czujemy, że
nasza pokorna prośba jest wspierana
wstawiennictwem niezliczonej liczby
chrześcijańskich męczenników
dawnych i dzisiejszych. Oni
odpowiedzieli wielkodusznie na
wezwanie Pana, swoim życiem dali
wierne świadectwo o cudownych
dziełach, jakich Bóg dokonał dla nas,
i doświadczają już pełnej jedności w
obecności Boga Ojca. Wspierani ich
przykładem — tym przykładem,



który tworzy właśnie ekumenizm
krwi — i umacniani przez ich
wstawiennictwo, skierujmy do Boga
naszą pokorną modlitwę.

24 stycznia

Gościnność to cnota „ekumeniczna”,
otwierająca nas na potrzeby innych.
Katecheza papieża Franciszka
podczas audiencji generalnej
22.01.2020

Drodzy Bracia i Siostry, dzień dobry!

Dzisiejsza katecheza nawiązuje do
Tygodnia Modlitw o Jedność
Chrześcijan. Tegoroczny temat,
którym jest gościnność, został
rozwinięty przez wspólnoty z Malty i
Gozo na podstawie fragmentu
Dziejów Apostolskich,
opowiadającego o gościnności
okazanej przez mieszkańców Malty
św. Pawłowi i jego towarzyszom
podróży, którzy wraz z nim zostali
rozbitkami. O tym właśnie epizodzie



mówiłem w katechezie dwa tygodnie
temu.

Zacznijmy zatem od dramatycznego
doświadczenia, jakim było rozbicie
się okrętu, którym płynął Paweł. Był
on zdany na łaskę żywiołów. Od
czternastu dni dryfował po morzu, a
ponieważ nie widać było słońca ani
gwiazd, podróżni czuli się
zdezorientowani, zagubieni. Pod
nimi morze gwałtownie uderzało w
okręt i bali się, że może on pęknąć
pod naporem silnych fal. Z góry
smagał ich wiatr i deszcz. Siła morza
i burzy była potężna i obojętna na los
żeglujących — było tam ponad 260
osób!

Lecz Paweł, który wie, że tak nie jest,
mówi. Wiara mu podpowiada, że
jego życie jest w rękach Boga, który
wskrzesił z martwych Jezusa i
powołał jego, Pawła, by niósł
Ewangelię aż po krańce ziemi. Jego
wiara mówi mu także, iż Bóg,



zgodnie z tym, co objawił Jezus, jest
Ojcem miłującym. Dlatego Paweł
zwraca się do towarzyszy podróży i,
natchniony przez wiarę, zapowiada
im, że Bóg nie pozwoli, by spadł im
nawet jeden włos z głowy.

To proroctwo się spełnia, gdy okręt
osiada na mieliźnie u brzegów Malty
i wszyscy pasażerowie, cali i zdrowi,
docierają na ląd. I tam doświadczają
czegoś nowego. Po zetknięciu z
brutalną siłą wzburzonego morza
obcują ze świadectwem «rzadko
spotykanego humanitaryzmu»
mieszkańców wyspy. Ci ludzie, dla
nich obcy, okazują troskę o ich
potrzeby. Zapalają ognisko, aby się
ogrzali, dają im schronienie przed
deszczem i żywność. Choć nie słyszeli
jeszcze Dobrej Nowiny Chrystusa,
okazują miłość Bożą poprzez
konkretne gesty uprzejmości.
Spontaniczna gościnność i troskliwe
gesty mówią bowiem o miłości Boga.
Gościnność mieszkańców Malty



zostaje wynagrodzona przez
cudowne uzdrowienia, których Bóg
dokonuje za pośrednictwem Pawła
na wyspie. Toteż jeśli lud Malty był
znakiem opatrzności Boga dla
Apostoła, to on też był dla nich
świadkiem miłosiernej miłości Boga.

Moi drodzy, gościnność jest ważna; i
jest też ważną cnotą ekumeniczną.
Przede wszystkim oznacza uznanie,
że inni chrześcijanie są naprawdę
naszymi braćmi i siostrami w
Chrystusie. Jesteśmy braćmi. Ktoś ci
powie: «Ale ten jest protestantem,
tamten prawosławny». Tak, ale
jesteśmy braćmi w Chrystusie. Nie
jest to tylko akt wielkoduszności z
naszej strony, bo kiedy udzielamy
gościny innym chrześcijanom,
przyjmujemy ich jako dar, który jest
nam dany. Jak Maltańczycy — dzielni
są ci Maltańczycy — zostajemy
wynagrodzeni, bo otrzymujemy to,
co Duch Święty zasiał w tych naszych
braciach i siostrach, i staje się to



darem również dla nas, bo i Duch
Święty sieje swoje łaski wszędzie.
Przyjmowanie chrześcijan o innej
tradycji oznacza przede wszystkim
okazywanie miłości Bożej w
stosunku do nich, bo są dziećmi Boga
— naszymi braćmi, a ponadto
oznacza przyjmowanie tego, czego
Bóg dokonał w ich życiu. Gościnność
ekumeniczna wymaga gotowości do
słuchania innych chrześcijan,
przywiązywania wagi do ich
indywidualnych historii wiary i do
historii ich wspólnot, wspólnot wiary
o innej tradycji, innej niż nasza. Z
gościnnością ekumeniczną wiąże się
pragnienie, by poznać doświadczenie
Boga innych chrześcijan, oraz
oczekiwanie na dary duchowe, które
z tego się rodzą. I to jest łaską;
odkrycie tego jest łaską. Myślę o
dawnych czasach, na przykład w
mojej ojczyźnie. Kiedy przybywali
misjonarze ewangeliccy, grupka
katolików szła podpalić ich namioty.
Tak nie — to nie po chrześcijańsku.



Jesteśmy braćmi, wszyscy jesteśmy
braćmi i musimy sobie nawzajem
okazywać gościnność.

Dziś morze, na którym rozbił się
okręt z Pawłem i jego towarzyszami,
jest na nowo miejscem
niebezpiecznym dla życia innych
podróżujących. Na całym świecie
migranci, mężczyźni i kobiety,
decydują się na ryzykowne podróże,
by uciec przed przemocą, by uciec
przed wojną, by uciec przed
ubóstwem. Tak jak Paweł i jego
towarzysze, doświadczają
obojętności, nieprzyjaznych
aspektów pustyni, rzek, mórz...
Niejednokrotnie nie pozwala się im
zejść na ląd w portach. A niekiedy
napotykają jeszcze gorszą
nieprzyjaźń ze strony ludzi. Są
wykorzystywani przez
przemytników, przestępców —
dzisiaj! Są traktowani jak liczby i
zagrożenie przez niektórych
rządzących — dzisiaj! Niekiedy



niegościnność rzuca ich jak fala w
stronę ubóstwa i niebezpieczeństw,
od których uciekali.

My jako chrześcijanie musimy
pracować razem, by ukazywać
migrantom miłość Boga, objawioną
przez Jezusa Chrystusa. Możemy i
musimy dawać świadectwo, że nie
istnieją tylko nieprzyjaźń i
obojętność, lecz że każda osoba jest
cenna dla Boga i przez Niego
kochana. Podziały, które jeszcze są
między nami, powodują, że nie
możemy być w pełni znakiem miłości
Boga. Pracowanie razem, by żyć
okazując ekumeniczną gościnność,
zwłaszcza wobec tych, których życie
jest bardziej narażone, sprawi, że my,
wszyscy chrześcijanie — protestanci,
prawosławni, katolicy, wszyscy
chrześcijanie — staniemy się
lepszymi istotami ludzkimi, lepszymi
uczniami i bardziej zjednoczonym
ludem chrześcijańskim. Zbliży nas



jeszcze bardziej do jedności, która
jest wolą Boga dla nas.

25 stycznia

Franciszek, Homilia podczas
Nieszporów na zakończenie
Tygodnia Modlitw o Jedność
Chrześcijan, 25.01.2020

Na pokładzie okrętu, wiozącego
Pawła, więźnia, do Rzymu, są trzy
różne grupy osób. Najsilniejszą
tworzą żołnierze, podlegający
setnikowi. Są także marynarze, od
których oczywiście zależą wszyscy
podczas długiej podróży morskiej.
Wreszcie są najsłabsi i najbardziej
bezbronni — więźniowie.

Kiedy okręt osiada na mieliźnie w
pobliżu wybrzeży Malty, po tym jak
przez wiele dni był miotany przez
burzę, żołnierze zamierzają zabić
więźniów, żeby mieć pewność, że
żaden nie ucieknie, jednak
powstrzymuje ich setnik, który chce



ocalić Pawła. Bo chociaż był jednym
z najbardziej bezbronnych, Paweł
ofiarował coś ważnego towarzyszom
podróży. Podczas gdy wszyscy tracili
wszelką nadzieję na przeżycie,
Apostoł wniósł nieoczekiwane
przesłanie nadziei. Anioł go uspokoił,
mówiąc mu: «Nie bój się, Pawle, (...),
Bóg podarował ci wszystkich, którzy
płyną razem z tobą» (Dz 27, 24).

Ufność Pawła okazuje się
uzasadniona i na koniec wszyscy
pasażerowie ocaleli, a po przybiciu
do brzegów Malty doświadczają
gościnności mieszkańców wyspy, ich
uprzejmości i humanizmu. Ten
ważny szczegół stał się inspiracją do
tematu Tygodnia Modlitw, który
dzisiaj się kończy.

Drodzy bracia i siostry, to
opowiadanie z Dziejów Apostolskich
mówi także o naszej podróży
ekumenicznej, zmierzającej ku tej
jedności, której gorąco pragnie Bóg.



Po pierwsze, mówi nam, że ci, którzy
są słabi i bezbronni, którzy
materialnie mają niewiele do
zaofiarowania, ale znajdują w Bogu
swoje bogactwo, mogą nieść cenne
przesłania dla dobra wszystkich.
Pomyślmy o wspólnotach
chrześcijańskich — także tych
najmniejszych i najmniej znaczących
w oczach świata — jeżeli
doświadczają Ducha Świętego, jeżeli
żyją miłością do Boga i bliźniego,
mogą ofiarować przesłanie całej
rodzinie chrześcijańskiej. Pomyślmy
o wspólnotach chrześcijańskich
spychanych na margines i
prześladowanych. Podobnie jak w
opowiadaniu o rozbiciu okrętu z
Pawłem, często właśnie najsłabsi
niosą najważniejsze przesłanie
ocalenia. Bowiem tak spodobało się
Bogu — zbawić nas nie mocą świata,
ale przez słabość krzyża (por. 1 Kor
1, 20-25). Jako uczniowie Jezusa
powinniśmy zatem uważać, aby nie
dać się pociągnąć logikom



światowym, ale raczej słuchać
małych i ubogich, gdyż Bóg lubi
posyłać swoje przesłania za ich
pośrednictwem, przez najbardziej
podobnych do Jego Syna, który stał
się człowiekiem.

Opowiadanie z Dziejów przypomina
nam drugi aspekt — priorytetem dla
Boga jest zbawienie wszystkich. Jak
mówi anioł do Pawła: «Bóg
podarował ci wszystkich, którzy
płyną razem z tobą». Jest to fakt, na
który kładzie nacisk Paweł. My
również musimy to sobie powtarzać:
naszym obowiązkiem jest realizować
pierwszorzędne pragnienie Boga,
który — jak pisze właśnie Paweł —
«pragnie, by wszyscy ludzie zostali
zbawieni» (1 Tm 2, 4).

Jest to wezwanie, abyśmy nie
poświęcali się wyłącznie naszym
wspólnotom, ale otwierali się na
dobro wszystkich, na uniwersalne
spojrzenie Boga, który się wcielił, aby



przygarnąć cały rodzaj ludzki, i
umarł oraz zmartwychwstał dla
zbawienia wszystkich. Jeżeli z Jego
łaską przyswoimy sobie Jego wizję,
możemy przezwyciężyć nasze
podziały. W sytuacji kiedy rozbija się
okręt wiozący Pawła, każdy
przyczynia się do ratowania
wszystkich — setnik podejmuje
ważne decyzje, marynarze
wykorzystują swoją wiedzę i
zręczność, Apostoł dodaje otuchy
tym, którzy nie mają nadziei.
Również wśród chrześcijan każda
wspólnota ma jakiś dar do
ofiarowania innym. Im dalej
patrzymy, wychodząc poza
stronnicze interesy, i
przezwyciężamy pozostałości z
przeszłości, pragnąc zmierzać ku
wspólnej przystani, tym bardziej
spontanicznie zdołamy uznać,
przyjąć te dary i dzielić się nimi.

I dochodzimy do trzeciego aspektu,
który był w centrum tego Tygodnia



Modlitw — gościnności. Św. Łukasz
w ostatnim rozdziale Dziejów
Apostolskich mówi odnośnie do
mieszkańców Malty: «Okazywali
nam niespotykaną życzliwość», czyli
potraktowali nas z «rzadkim
człowieczeństwem» (por. w. 2).
Ognisko rozpalone na brzegu, żeby
ogrzać rozbitków, jest pięknym
symbolem ludzkiego ciepła, które
nieoczekiwanie ich otacza. Również
namiestnik wyspy okazuje się
życzliwy i gościnny dla Pawła, który
się odwzajemnia, uzdrawiając jego
ojca, a potem bardzo wielu innych
chorych (por. ww. 7-9). Wreszcie,
kiedy Apostoł oraz ci, którzy z nim
byli, wyruszyli w kierunku Italii,
Maltańczycy szczodrze ich
zaopatrzyli (por. w. 10).

Od tego Tygodnia Modlitw
chcielibyśmy się nauczyć być
bardziej gościnni, przede wszystkim
wśród nas chrześcijan, a także wśród
braci różnych wyznań. Gościnność



należy do tradycji wspólnot i rodzin
chrześcijańskich. Nasi starcy
nauczyli nas przykładem, że przy
stole w domu chrześcijańskim jest
zawsze talerz zupy dla będącego
przejazdem przyjaciela albo
człowieka w potrzebie, który zapuka.
A w klasztorach gość jest traktowany
z wielkim szacunkiem, jak gdyby to
był Chrystus. Nie zatraćmy — a
raczej je ożywiajmy — tych
zwyczajów, które mają posmak
Ewangelii!

Drodzy bracia i siostry, z tymi
uczuciami kieruję serdeczne i
braterskie pozdrowienia do Jego
Eminencji metropolity Gennadiosa,
przedstawiciela Patriarchatu
Ekumenicznego, do Jego Miłości Iana
Ernesta, osobistego przedstawiciela
w Rzymie arcybiskupa Canterbury, i
do wszystkich przedstawicieli
różnych Kościołów i Wspólnot
kościelnych, którzy tutaj się
zgromadzili. Pozdrawiam także



studentów z Ecumenical Institute of
Bossey, przebywających z wizytą w
Rzymie, aby pogłębić swoją
znajomość Kościoła katolickiego,
oraz młodzież prawosławną i z
ortodoksyjnych Kościołów
wschodnich, studiującą tutaj dzięki
stypendium Komitetu Współpracy
Kulturalnej z Kościołami
Prawosławnymi, działającego przy
Papieskiej Radzie ds. Popierania
Jedności Chrześcijan, który
pozdrawiam i mu dziękuję. Razem,
nigdy nie ustając, módlmy się nadal,
by wypraszać u Boga dar pełnej
jedności pośród nas.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/tydzien-modlitw-o-jednosc-

chrzescijan/ (19-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/tydzien-modlitw-o-jednosc-chrzescijan/
https://opusdei.org/pl-pl/article/tydzien-modlitw-o-jednosc-chrzescijan/
https://opusdei.org/pl-pl/article/tydzien-modlitw-o-jednosc-chrzescijan/

	Tydzień modlitw o jedność chrześcijan

