
opusdei.org

Troska o życie
wewnętrzne w
czasach technologii
cyfrowej

Rozmowy telefoniczne, sms-y,
tweety, komunikaty… telefony,
komputery i smartfony
zmieniły nasz dostęp do
informacji. W jaki sposób
wykorzystać je, aby stanowiły
pomoc w naszym codziennym
życiu, w służbie Bogu i
bliźniemu? Jak zarządzać
zasobami informatycznymi?

24-11-2015



Nowe technologie pomnożyły ilość
informacji docierających do nas w
jednym momencie i niewielu już
dziwi fakt, że w czasie rzeczywistym
dochodzą do nas wiadomości z
miejsc bardzo odległych. Bycie na
bieżąco z wiedzą o aktualnych
wydarzeniach, jest coraz łatwiejsze.
Wraz z postępem pojawiają się nowe
wyzwania, a w szczególności to, w
jaki sposób zarządzać zasobami
informatycznymi? Tam, gdzie jest
dużo wiadomości i informacji, chwila
refleksji staje się niezbędna do
rozróżnienia tego, co jest ważne od
tego, co jest zbędne lub drugorzędne.
Czasami okazuje się to trudne,
ponieważ szybkość informacji
przekracza nasze możliwości
refleksji i osądu oraz nie pozwala
na wyważone i poprawne
wyrażanie siebie[1]. Jeśli do tego
dodamy fakt, że technologie
komunikacyjne oferują nam wiele
bodźców, które przyciągają naszą
uwagę (sms-y, grafiki, memy, filmy,



muzyka), istnieje ryzyko
przyzwyczajenia się do
natychmiastowego reagowania na
nie i zapominania o wykonywanych
w danej chwili czynnościach.

Milczenie jest integralną częścią
komunikacji i bez niego nie ma
słów bogatych w treść. W
milczeniu słyszymy i poznajemy
lepiej samych siebie, rodzi się i
pogłębia myśl, z większą jasnością
rozumiemy to, co chcemy
powiedzieć albo to, czego
oczekujemy od drugiego,
dokonujemy wyboru, jak wyrazić
siebie[2].

W życiu chrześcijańskim cisza
odgrywa ważną rolę, ponieważ jest
warunkiem pielęgnowania w sobie
życia duchowego, w którym możemy
usłyszeć głos Ducha Świętego i
podtrzymywać Jego natchnienia.

Św. Josemaría widział związek
między ciszą a kreatywnością i



wydajnością[3],a papież Franciszek
prosił o modlitwę, aby ludzie
naszych czasów, często pogrążeni
w zgiełku, odkryli na nowo wartość
ciszy i potrafili słuchać głosu Boga
i braci[4]. Jak zadbać o życie
wewnętrzne, funkcjonując w
społeczeństwie nasyconym nowymi
technologiami?

Cnota wstrzemięźliwości
naszym sprzymierzeńcem

Św. Josemaría wskazuje na
doświadczenie, z którym łatwo jest
się identyfikować: - Tyle spraw
przychodzi mi do głowy w
najbardziej nieodpowiednich
chwilach... - mówisz. Dlatego
zaleciłem ci, abyś spróbował
znaleźć kilka chwil milczenia
wewnętrznego i abyś strzegł
zmysłów zewnętrznych i
wewnętrznych[5].



Aby osiągnąć skupienie, które nada
mocy wykonywanym przez nas
zajęciom i pomoże w ten sposób je
uświęcić, należy ćwiczyć czujność
nad zmysłami. Odnosi się to także do
korzystania z zasobów
informatycznych, które – podobnie
jak wszystkie dobra materialne –
powinny być stosowane z umiarem.

Dla poruszających się w świecie
cyfrowym cnota wstrzemięźliwości
jest sojusznikiem w zachowaniu
wewnętrznej
wolności.Wstrzemięźliwość jest
opanowaniem [6], ponieważ
porządkuje nasze skłonności ku
właściwemu wykorzystaniu
dostępnych nam środków. Prowadzi
do takiego działania, w którym
rzeczy są należycie używane, gdzie
nadaje się im wartość odpowiednią,
mając na uwadze godność dzieci
Bożych.



Jeśli chcemy dokonać właściwego
wyboru sprzętów elektronicznych,
zamówić usługę lub korzystać z
zasobów informatycznych,
roztropnym jest wzięcie pod uwagę
ich atrakcyjności i użyteczności, ale
również rozważenie tego, czy
odpowiadają umiarkowanemu
trybowi życia: Czy pomogą mi lepiej
wykorzystać czas, czy też dostarczą
mi niepożądanych rozproszeń? Czy
dodatkowe funkcje uzasadniają nowy
zakup, czy też może lepiej korzystać
nadal z urządzenia, które miałem do
tej pory?

Ideał świętości wychodzi poza to, co
po prostu wolno i w miejsce - Czy
mogę?, stawia nowe pytanie: - Czy to
przybliży mnie do Boga?

Światło na tę kwestię rzucił św.
Paweł w liście do Koryntian: 
Wszystko mi wolno, ale nie wszystko
przynosi korzyść. Wszystko mi wolno,
ale ja niczemu nie oddam się w



niewolę[
46

]. To stwierdzenie Apostoła
mówiące o samokontroli nabiera
dzisiaj nowego wydźwięku jeśli
zdamy sobie sprawę z tego, że wiele
produktów i usług informatycznych
oferując natychmiastowe (lub
stosunkowo szybkie) zaspokojenie
potrzeb i uczucie satysfakcji, zachęca
i wręcz pobudza nas do ponownego
skorzystania z nich. Postawienie
sobie granic w tej dziedzinie
zapobiegnie takim zjawiskom, jak
niepokój lub - w skrajnych
przypadkach - uzależnienie.

Pomocna będzie nam też krótka
rada: Naucz się mówić „nie”[8],
która jest wezwaniem do pozytywnej
walki. Sam św. Josemaría wyjaśniał
to mówiąc: wewnętrzne zwycięstwo
przynosi pokój naszemu sercu,
pokój ten zanosimy do naszych
domów - każdy z nas do swojego.
Jest to pokój, który niesiemy
społeczeństwu i całemu światu[9].



Korzystanie z nowych technologii
uzależnione będzie od okoliczności i
własnych potrzeb. Dlatego w tej
dziedzinie każdy – wsparty radą
innych osób – powinien znaleźć
własną miarę. Zawsze należy zapytać
samego siebie: - Czy używam nowych
technologii z umiarem?

Na przykład sms-y mogą być
przydatne, aby wyrazić
zainteresowanie sprawami
przyjaciela, ale gdyby okazały się tak
liczne, że powodują ciągłe
rozproszenia w pracy lub nauce,
wiążą się z ryzykiem spłycenia
relacji i skutkują traceniem czasu.

W takim przypadku samokontrola
pomoże nam przezwyciężyć
niecierpliwość i przełożyć odpowiedź
na sms-a na później. W ten sposób
będziemy mogli pozostać przy
czynności, która wymaga
koncentracji czy też nie odrywać
uwagi od osoby, z którą rozmawiamy.



Istnieją pewne przyzwyczajenia,
które pomagają żyć
wstrzemięźliwością w tej dziedzinie;
na przykład włączanie dostępu do
internetu o określonej porze dnia,
ustalenie częstotliwości wchodzenia
do sieci społecznościowej lub
sprawdzenia poczty elektronicznej,
wyłączanie urządzeń na noc,
unikanie ich stosowania w czasie
posiłków i w momentach większego
skupienia, np. podczas dni
poświęconych na rekolekcje.

Z internetu można korzystać w
odpowiednim czasie i miejscu, w taki
jednak sposób, aby nie surfować po
sieci bez konkretnego celu z
ryzykiem napotkania treści, które są
sprzeczne z chrześcijańskim stylem
życia, oraz by nie tracić czasu na
błahostki.

Sens wstrzemięźliwości w tej
dziedzinie nadaje przekonanie, że
nasze najwyższe aspiracje to coś



więcej niż tylko szybka satysfakcja,
którą może dać jedno kliknięcie
myszką. Dzięki tej cnocie formuje się
silna osobowość i życie odzyskuje
wówczas swe barwy,
przyciemnione brakiem
umiarkowania, znowu jesteśmy
zdolni myśleć o drugich, dzielić się
z drugimi, poświęcać się wielkim
sprawom[10].

Wartość uczenia się

Chęć zdobywania wiedzy, która
ukierunkowuje zapał na szlachetne
cele, zwykle wiąże się ze
wstrzemięźliwością. Św. Tomasz
charakteryzuje cnotę pilności
(studiositas) jako ekscytującą chęć
poznania rzeczy[11], która wymaga
przezwyciężania wygody i lenistwa.
Im bardziej intensywnie umysł
zatopi się w jakiejś nauce dzięki jej
poznaniu, tym bardziej rozwija się
jego chęć uczenia się i poznawania.



Pragnienie zdobywania wiedzy jest
ubogacające wtedy, kiedy wiąże się
ze służbą człowiekowi i przyczynia
się do rozwoju miłości względem
świata. Zachęca nas ono do bycia na
bieżąco z rozwojem realiów
kulturowych i społecznych, w
których poruszamy się i które
chcemy przybliżyć do Boga. Z
pewnością jest to coś innego niż chęć
życia nakierowanego tylko na czystą
satysfakcję, zdominowaną przez
ciekawość, która objawiałaby się w
nieustannej chęci bycia
informowanym o wszystkim lub
życiem w strachu, że coś się
przegapi. Ta nieuporządkowana
postawa doprowadziłaby do
powierzchowności, rozproszenia
intelektualnego, trudności w
pielęgnowaniu relacji z Bogiem, do
utraty apostolskiej gorliwości.

Nowe technologie, które poszerzają
dostępne źródła informacji, są cenną
pomocą w studiowaniu tak



różnorodnych kwestii jak np.
akademicki projekt badawczy, wybór
miejsca na rodzinne wakacje itd.
Chęć uczenia się podtrzymuje zapał
podczas pracy i komunikowania się z
innymi, daje rezultaty w określonym
czasie, a nawet pomaga znaleźć
przyjemność w wykonywaniu
czynności wymagających
umysłowego wysiłku.

Z drugiej strony istnieje niestety
wiele form nieuporządkowanego
pragnienia wiedzy, np.: ktoś porzuca
naukę będącą jego obowiązkiem i
oddaje się badaniom mniej
korzystnym [12]; ktoś inny, skupia
uwagę na udzieleniu odpowiedzi na
sms-y lub na ostatniej aktualizacji
internetowego profilu, zamiast
koncentrować się na nauce czy
pracy.

Bezgraniczna ciekawość, którą św.
Tomasz charakteryzował jako 
błąkający się niepokój ducha [13],



może prowadzić do ospałości:
smutku serca, ociężałości duszy
nieodpowiadającej na powołanie,
które wymaga skupienia uwagi i
wysiłku na relacjach z innymi i z
Bogiem. Ospałość jest kompatybilna z
pewnym niepokojem umysłu i ciała,
ale też odzwierciedla niepokój
wewnętrzny.

Dbać o chwile ciszy

Wstrzemięźliwość otwiera drogę do
świętości, ponieważ buduje
wewnętrzny porządek
umożliwiający łączenie inteligencji i
woli w tym, co mamy do zrobienia: 
Czy naprawdę chcesz osiągnąć
świętość? – Spełniaj drobne
obowiązki każdej chwili: czyń, co
powinieneś, skupiony na tym, co
czynisz[14]. Aby otrzymać łaskę
Bożą, by wzrastać w świętości,
chrześcijanin musi prawdziwie
zaangażować się w działalność, która
jest przedmiotem jego uświęcenia.



Czy nowe technologie sprzyjają
powierzchowności? To zależy
oczywiście od sposobu, w jaki się je
wykorzystuje. Musimy jednak mieć
się na baczności i bronić przed
roztargnieniem: Pozwalasz swoim
zmysłom i władzom pić z pierwszej
lepszej kałuży. A potem brak ci
stałości, masz rozproszoną
uwagę, uśpioną wolę i rozbudzoną
pożądliwość[15].

Oczywiście, jeśli ulegamy
roztargnieniu z powodu
nieodpowiedniego korzystania z
telefonu lub internetu, życie
modlitewne znajduje przeszkody dla
swojego rozwoju. Duch
chrześcijański pomaga zachować
pokój serca, podczas gdy ze swobodą
poruszamy się w różnych
okolicznościach współczesnego
życia: Dzieci Boże powinny być
kontemplatywne. Mamy być
osobami, które pośród zgiełku
tłumu potrafią znaleźć ciszę duszy



zanurzonej w ciągłej rozmowie z
Panem[16].

Św. Josemaría mówił, że milczenie
jest jak gdyby stróżem życia
wewnętrznego[17],

zachęcał wiernych, którzy żyją
pośród świata, aby starali się o
chwile większego skupienia, które
można pogodzić z intensywną pracą.
Szczególną wagę przykładał do
przygotowania się do Mszy świętej.

W środowisku zdominowanym
nowymi technologiami chrześcijanie
umieją znaleźć czas na rozmowę z
Bogiem, w której skupiają się zmysły,
wyobraźnia, inteligencja i wola.
Podobnie jak prorok Eliasz możemy
odkryć Pana nie w zgiełku żywiołów
otaczającego nas środowiska, ale w 
lekkim powiewie[18].

Skupienie, które otwiera nas na
przestrzeń rozmowy z Jezusem
Chrystusem, wymaga pozostawienia



na drugim planie czynności, które
przyciągają naszą uwagę. Modlitwa
wymaga odrzucania tego, co może
być przyczyną naszego rozproszenia.
Często konieczne będzie fizyczne
wyłączenie urządzeń: wyłączenie
systemu powiadomień w telefonie,
wylogowanie się z sieci
społecznościowej, zamknięcie
uruchomionych aplikacji itd. To
moment, aby zwrócić wzrok ku
Panu, resztę pozostawiając w Jego
rękach.

Cisza prowadzi do bycia bardziej
uważnym w stosunku do innych i
umacnia braterstwo, pomaga
dostrzec osoby, które potrzebują
pomocy, miłosierdzia i dobroci[19].
W czasach naznaczonych istnieniem
zróżnicowanych zasobów
technologicznych, które wydają się
popychać nas w kierunku wielu
inicjatyw i wymuszają większe
tempo życia, dobrze jest odnaleźć
ciszę – tak na zewnątrz, jak i



wewnątrz nas. W tym sensie,
zastanawiając się nad rolą środków
masowego przekazu w dzisiejszej
kulturze, papież Franciszek zaprosił
do odkrycia na nowo pewnego
poczucia powolności i spokoju.

Przede wszystkim wymaga to czasu
i umiejętności wyciszenia się, by
słuchać. (...) Jeśli naprawdę
chcemy słuchać innych, nauczymy
się patrzeć na świat otwartymi
oczami i doceniać bogactwo
doświadczenia ludzkiego, które
przejawia się w różnych kulturach
i tradycjach[20]. Wysiłek, który
włożymy w kształtowanie osobistej
postawy słuchania i otwarcia na
przestrzeń ciszy, otworzy nas na
innych, a zwłaszcza na działanie
Boga w naszej duszy i w świecie.



[1] Papież Franciszek, Orędzie na 48.
Światowy Dzień Środków
Społecznego Przekazu, 24 stycznia
2014 r.

[2] Benedykt XVI, Orędzie na 46.
Światowy Dzień Środków
Społecznego Przekazu, 24 stycznia
2012 r.

[3] Por. Św. Josemaría Escrivá,
Bruzda, nr 300 i 530.

[4] Papież Franciszek, Ogólna
intencja dla apostolstwa modlitwy na
wrzesień 2013 r..

[5] Św. Josemaría Escrivá, Bruzda, nr
670.

[6] Św. Josemaría Escrivá, Przyjaciele
Boga, nr 84.

[7] 1 Kor 6, 12.

[8] Św. Josemaría Escrivá, Droga, nr
5.



[9] Św. Josemaría Escrivá, Notatki
spisane podczas spotkania, 28
paźdzernika 1972 r..

[10] Św. Josemaría Escrivá,
Przyjaciele Boga, nr 84.

[11] Św. Tomasz z Akwinu, Suma
Teologiczna II-II, rozdz. 166, 2, ad. 3.

[12] Św. Tomasz z Akwinu, Suma
Teologiczna II-II, rozdz. 167, 1,
odnośnie.

[13] Św. Tomasz z Akwinu, O złu,
rozdz. 11, a. 4.

[14] Św. Josemaría Escrivá, Droga, nr
815.

[15] Św. Josemaría Escrivá, Droga, nr
375.

[16] Św. Josemaría Escrivá, Kuźnia,
nr 738.

[17] Św. Josemaría Escrivá, Droga, nr
281.



[18] Por. 1 Krl 19,11-13.

[19] Św. Josemaría Escrivá, Rozmowy
z Prałatem Escrivá, nr 96.

[20] Papież Franciszek, Orędzie na
XLVIII Światowy Dzień Środków
Społecznego Przekazu, 24 stycznia
2014 r..

J.C. Vásconez ‒ R. Valdés

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/troska-o-zycie-wewnetrzne-w-

czasach-technologii-cyfrowej/
(20-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/troska-o-zycie-wewnetrzne-w-czasach-technologii-cyfrowej/
https://opusdei.org/pl-pl/article/troska-o-zycie-wewnetrzne-w-czasach-technologii-cyfrowej/
https://opusdei.org/pl-pl/article/troska-o-zycie-wewnetrzne-w-czasach-technologii-cyfrowej/

	Troska o życie wewnętrzne w czasach technologii cyfrowej
	Cnota wstrzemięźliwości naszym sprzymierzeńcem
	Wartość uczenia się
	Dbać o chwile ciszy


