
opusdei.org

Troska o wspólny
dom. «Laudato si'»

Encyklika Papieża Franciszka
poświęcona trosce o wspólny
dom. Tekst, który
przedstawiamy poniżej, oferuje
całościową wizję i pozwala
odkryć istotę dokumentu.

14-05-2019

Najpierw ukazana jest ogólna wizja
encykliki «Laudato si’», natomiast
później cel każdego z sześciu
rozdziałów i niektórych kluczowych
ustępów. Liczby w nawiasach
odsyłają do punktów encykliki.



Wizja ogólna

«Jaki świat chcemy przekazać tym,
którzy będą po nas, dorastającym
dzieciom?» (160). To pytanie jest
główną kwestią Laudato si’,
oczekiwanej encykliki Papieża
Franciszka poświęconej trosce o
wspólny dom. Ciąg dalszy brzmi:
«Pytanie to dotyczy nie tylko w
sposób wyizolowany środowiska,
ponieważ nie można podnieść tej
kwestii wsposóbfragmentaryczny» i
prowadzi nas do zastanowienia się
nad sensem istnienia i wartością
życia społecznego: «Po co
przechodzimy przez ten świat? Po co
się narodziliśmy? W jakim celu
pracujemy iwalczymy? Dlaczego ta
ziemia nas potrzebuje?». «Jeśli nie
pulsuje w nich to podstawowe
pytanie — mówi Papież — to nie
sądzę, aby nasze niepokoje
ekologiczne mogły doprowadzić do
istotnych efektów».



Encyklika bierze swój tytuł od
wezwania Św. Franciszka: «Laudato
si’, mi’ Signore», który w Pieśni
słonecznej albo pochwale stworzeń
przypomina, że ziemia — nasz
wspólny dom «jest jak siostra, z którą
dzielimy istnienie, i jak piękna
matka, biorąca nas w ramiona» (1).
My sami «jesteśmy z prochu ziemi
(por. Rdz 2, 7). Nasze własne ciało
zbudowane jest z pierwiastków
naszej planety, jej powietrze pozwala
nam oddychać, a jej woda ożywia nas
i odnawia» (2).

Jednakże obecnie ta sponiewierana i
splądrowana ziemia skarży się (2), a
jej jęki przyłączają się do jęków
wszystkich opuszczonych tego
świata. Papież Franciszek zaprasza
nas do wysłuchania tych jęków,
wzywając wszystkich razem i
każdego z osobna —pojedyncze
osoby, rodziny, lokalne i narodowe
zbiorowości oraz społeczność
międzynarodową — do



«ekologicznego nawrócenia»,
zgodnie z określeniem Św. Jana
Pawła II. To znaczy, wzywa do
«zmiany trasy», do uznania pilności i
piękna wyzwania, które jawi się
przed nami w obliczu «troski o
wspólny dom». Równocześnie Papież
Franciszek przyznaje, że
«dostrzegamy rosnącą wrażliwość na
środowisko i troskę o przyrodę oraz
szczere i pełne bólu obawy o to, co
się dzieje z naszą planetą» (19).
Pozwala to na spoglądanie z
nadzieją, która przenika całą
encyklikę i wysyła wszystkim jasne i
przesycone nadzieją przesłanie:
«Ludzkość jest jeszcze zdolna do
współpracy w budowaniu naszego
wspólnego domu» (13); «człowiek jest
jeszcze w stanie pozytywnie
ingerować» (58); «jednak nie
wszystko stracone, ponieważ
człowiek zdolny poniżyć siebie aż do
skrajności może również stawić czoło
trudnościom, dokonać zwrotu i



ponownie wybrać dobro, odrodzić
się» (205).

Papież Franciszek zwraca się,
oczywiście, do wiernych katolików,
podejmując na nowo słowa Św. Jana
Pawła II: «Chrześcijanie traktują
swoją odpowiedzialność jako ład
wewnątrz stworzenia i swoje
obowiązki względem natury i
Stwórcy jako element swojej
wiary» (64), ale stawia sobie również
za cel «nawiązanie dialogu ze
wszystkimi w odniesieniu do naszego
wspólnego domu» (3). Dialog pojawia
się w całym tekście, natomiast w
rozdziale 5 staje się narzędziem
służącym do stawiania czoła
problemom oraz ich rozwiązywania.
Od początku Papież Franciszek
przypomina, że również «inne
Kościoły i Wspólnoty chrześcijańskie
— podobnie jak i inne religie —
rozwinęły głęboką troskę i cenną
refleksję» na temat ekologii (7). Co
więcej, przyjmuje wprost ich wkład,



poczynając od «patriarchy
ekumenicznego Bartłomieja» (7),
obszernie cytowanego w punktach
8-9. Poza tym w różnych chwilach
Papież dziękuje bohaterom tego
wysiłku — zarówno jednostek, jak
też stowarzyszeń czy instytucji —
uznając, że «refleksje niezliczonych
naukowców, filozofów, teologów i
organizacji społecznych, które
wzbogaciły myśl Kościoła odnośnie
do tych kwestii» (7) i zachęca
wszystkich do uznania bogactwa,
«jakie religie mogą wnieść na rzecz
ekologii integralnej oraz pełnego
rozwoju ludzkości» (62).

Zarys encykliki został nakreślony w
punkcie 15, a treść dokumentu
obejmuje sześć rozdziałów. Po
zapoznaniu się z sytuacją, w oparciu
o najlepszą dostępną dzisiaj wiedzę
naukową (rozdz. 1), Papież ucieka się
do światła Biblii i tradycji
judeochrześcijańskiej (rozdz. 2),
odkrywając korzenie problemu



(rozdz. 3) w technokracji i w
nadmiernym skupieniu istoty
ludzkiej na samej sobie. Propozycja
encykliki (rozdz. 4) to propozycja
«ekologii integralnej, która
obejmowałaby wyraźny wymiar
ludzki i społeczny» (137),
nierozłącznie związany z sytuacją
środowiska.

W tej perspektywie Papież
Franciszek proponuje (rozdz. 5)
podjęcie na wszystkich szczeblach
życia społecznego uczciwego dialogu,
który ułatwi przejrzyste procesy
decyzyjne. I przypomina (rozdz. 6),
że żaden projekt nie może być
skuteczny, jeżeli nie jest ożywiany
uformowanym i odpowiedzialnym
sumieniem. Sugeruje też zasady, na
których należałoby wzrastać w tym
kierunku na poziomie edukacyjnym,
duchowym, eklezjalnym,
politycznym i teologicznym. Tekst
kończy się dwiema modlitwami:
jedna to propozycja wspólnego



odmawiania ze wszystkimi, którzy
wierzą w «Boga wszechmocnego
Stworzyciela» (246), druga natomiast
to propozycja dla tych, którzy
wyznają wiarę w Jezusa Chrystusa, w
harmonii z refrenem «Pochwalony
bądź», otwierającym i zamykającym
encyklikę.

Tekst posiada kilka osi tematycznych,
widzianych z różnej perspektywy, co
nadaje im silną wewnętrzną
spójność: «ścisła więź między
ubogimi a kruchością naszej planety,
przekonanie, że wszystko na świecie
jest ściśle ze sobą powiązane, krytyka
nowego paradygmatu i form władzy,
które wywodzą się z technologii,
zachęta do poszukiwania innych
sposobów rozumienia ekonomii i
postępu, wartość właściwa każdemu
stworzeniu, ludzki sens ekologii,
potrzeba otwartej i szczerej dyskusji,
poważna odpowiedzialność polityki
międzynarodowej i lokalnej, kultura



odrzucenia oraz propozycja nowego
stylu życia» (16).

Rozdział 1 — «Co się dzieje w
naszym domu»

Rozdział przedstawia najnowsze
odkrycia naukowe w dziedzinie
środowiska jako sposób słuchania
lamentu stworzenia, żeby
«przemienić w osobiste cierpienie to,
co się dzieje na świecie, a tym samym
o rozeznanie, jaki wkład może
wnieść każdy z nas» (19). W ten
sposób rozpoczyna się przegląd
«różnych aspektów obecnego
kryzysu ekologicznego» (15).

Zmiana klimatu: «Zmiany
klimatyczne są problemem
globalnym, z poważnymi
następstwami ekologicznymi,
społecznymi, ekonomicznymi,
politycznymi oraz dotyczącymi
podziału dochodów, i stanowią jedno
z największych wyzwań dla
ludzkości» (25). Jeżeli «klimat jest



dobrem wspólnym, wszystkich i dla
wszystkich» (23), najpoważniejszy
jest wpływ zmiany klimatu na
najuboższych, ale «wielu z tych,
którzy mają więcej środków oraz
władzy gospodarczej i politycznej,
zdaje się koncentrować głównie na
maskowaniu problemów lub
ukrywaniu objawów, starając się
jedynie o ograniczenie negatywnych
skutków zmian klimatycznych»(26).
«Brak reakcji wobec tych dramatów
naszych braci i sióstr jest oznaką
utraty owego poczucia
odpowiedzialności za naszych
bliźnich, na której opiera się każde
społeczeństwo obywatelskie» (25).

Kwestia wody: Papież stwierdza bez
ogródek, że «dostęp do wody pitnej i
bezpiecznej jest istotnym,
fundamentalnym i powszechnym
prawem człowieka, ponieważ
determinuje przeżycie osób i z tego
względu jest warunkiem korzystania z
innychpraw człowieka». Pozbawianie



ubogich dostępu do wody oznacza
odmawianie im «prawa do życia
zakorzenionego w ich niezbywalnej
godności» (30).

Utrata bioróżnorodności: «Każdego
roku znikają tysiące gatunków roślin
i zwierząt, których nie będziemy już
mogli poznać, których nie będą już
mogły zobaczyć nasze dzieci,
gatunków utraconych na
zawsze» (33). To nie jedynie
ewentualne «zasoby», które można
by eksploatować, tylko wartość sama
w sobie. Z tej perspektywy «godne
uznania, a czasem podziwu są
wysiłki naukowców i techników,
usiłujących zapewnić rozwiązanie
problemów stworzonych przez
człowieka», ale to działanie
człowieka, kiedy odbywa się w
służbie finansów i
konsumpcjonizmu, «sprawia, że
ziemia na której żyjemy, staje się
mniej bogata i piękna, coraz bardziej
ograniczona i szara» (34).



Dług ekologiczny: w ramach etyki
stosunków międzynarodowych
encyklika wskazuje, że istnieje
«prawdziwy „dług ekologiczny”» (51),
przede wszystkim Północy w
stosunku do Południa świata. W
odniesieniu do zmiany klimatycznej
istnieje «zróżnicowana
odpowiedzialność» (52) — większa w
przypadku krajów rozwiniętych.

Znając głębokie rozbieżności
istniejące odnośnie do tej
problematyki, Papież Franciszek jest
pod głębokim wrażeniem «słabości
reakcji» wobec dramatów tak wielu
osób i narodów. Chociaż nie brakuje
pozytywnych przykładów (58),
podkreśla «pewną ospałość i
bezmyślną
nieodpowiedzialność» (59). Brakuje
odpowiedniej kultury (53) i
gotowości do zmiany stylu życia,
produkcji i konsumpcji (59), podczas
gdy równocześnie pilne jest
«stworzenie systemunormatywnego



[…], zapewniającego ochronę
ekosystemów» (53).

Rozdział drugi — Ewangelia
stworzenia

Aby stawić czoło problemom
opisanym w poprzednim rozdziale,
Papież Franciszek na nowo czyta
ustępy Biblii, proponuje ogólną wizję
pochodzącą z tradycji
judeochrześcijańskiej i artykułuje
«ogromną odpowiedzialność» (90)
istoty ludzkiej w stosunku do
stworzenia, głęboką więź istniejącą
między wszystkimi stworzeniami i
fakt, że «środowisko jest dobrem
publicznym, mieniem całej ludzkości
i wszyscy są za nie
odpowiedzialni» (95). W Biblii «Bóg,
który wyzwala i zbawia, jest tym
samym Bogiem, który stworzył
wszechświat» i «w Nim łączą się
miłość i moc» (73). Opowieść o
stworzeniu ma zasadniczy charakter,
jeśli chodzi o refleksję na temat



relacji między istotą ludzką a
pozostałymi stworzeniami i na temat
tego, jak grzech narusza równowagę
całego stworzenia w ogólności.
«Sugerują one [opisy stworzenia w
Księdze Rodzaju], że ludzka
egzystencja opiera się na trzech
podstawowych relacjach ściśle ze
sobą związanych: na relacji z
Bogiem, z innymi ludźmi i z ziemią.
Według Biblii te trzy istotne relacje
uległy zerwaniu nie tylko
zewnętrznie, ale również w nas
samych. Tym zerwaniem jest
grzech» (66).

Dlatego, «choć to prawda, że czasami
chrześcijanie błędnie interpretowali
Pismo Święte, to musimy dziś
stanowczo stwierdzić, iż z faktu bycia
stworzonymi na Boży obraz i nakazu
czynienia sobie ziemi poddaną nie
można wywnioskować
absolutnegopanowania nad innymi
stworzeniami». Istocie ludzkiej
przysługuje prawo «uprawiania i



doglądania» ogrodu świata (por. Rdz
2,15) (67), przy świadomości, że «my
sami nie jesteśmy ostatecznym celem
wszystkich innych stworzeń.
Wszystkie zmierzają wraz z nami i
przez nas ku ostatecznemu kresowi,
jakim jest Bóg» (83). Istota ludzka nie
ma być panem wszechświata. «Nie
oznacza to zrównywania wszystkich
istot żywych i odbierania istocie
ludzkiej tej szczególnej wartości»,
która ją charakteryzuje. «Nie niesie
też deifikacji ziemi, co pozbawiłoby
nas prawa do współpracy z nią i
chronienia jej kruchości» (90). Z tej
perspektywy «wszelkie okrucieństwo
wobec jakiegokolwiek stworzenia
„jest sprzeczne z godnością
człowieka”» (92), ale «warunkiem
autentyczności poczucia
wewnętrznego zjednoczenia z
innymi bytami natury jest
równoczesna czułość, współczucie i
troska o człowieka» (91). Konieczna
jest świadomość powszechnej
komunii: «wszystkie byty



wszechświata, będąc stworzonymi
przez tego samego Ojca, są
zjednoczone niewidzialnymi
więzami i tworzą rodzaj
uniwersalnej rodziny […],
pobudzającej do świętego,
serdecznego i pokornego
szacunku» (89). Rozdział kończy
istota chrześcijańskiego objawienia:
wspomnienie o «Jezusie żyjącym na
ziemi i Jego tak bardzo konkretnej i
serdecznej relacji ze światem»,
ukazanie Go jako
«zmartwychwstałego i chwalebnego,
obecnego i powszechnie panującego
nad całym stworzeniem» (100).

Rozdział trzeci — Ludzki
pierwiastek kryzysu ekologicznego

Rozdział ten przedstawia analizę
obecnej sytuacji, aby dotrzeć do
«głębszych przyczyn obecnej
sytuacji, nie poprzestając na jej
objawach» (15), w dialogu z filozofią
i naukami humanistycznymi.



Na początku rozdziału pojawiają się
refleksje na temat techniki. Uznaje
się z wdzięcznością jej wkład w
poprawę warunków życia (103-103),
chociaż osiągnięcia techniki również
«umożliwiają tym, którzy posiadają
wiedzę — a nade wszystko władzę
ekonomiczną, aby ją wyzyskiwać —
niezwykłe panowanie nad całym
rodzajem ludzkim i nad całym
światem» (104). To właśnie logika
panowania technokratycznego
prowadzi do zniszczenia przyrody i
wykorzystywania najsłabszych osób i
grup ludności. «Paradygmat
technokratyczny dąży do objęcia
swoim panowaniem także
gospodarki i polityki» (109),
przeszkadzając w uznaniu, że «sam
rynek nie zapewnia integralnego
rozwoju ludzkiego i integracji
społecznej» (109).

U podstaw tego wszystkiego można
diagnozować we współczesnej epoce
nadmiar antropocentryzmu (116).



Istota ludzka już nie uznaje swojej
właściwej pozycji w stosunku do
świata i przyjmuje postawę
autoreferencyjną, skupioną
wyłącznie na samym sobie i na
swojej władzy. Z tego wynika logika
«użyj i wyrzuć», która
usprawiedliwia wszelki rodzaj
odrzucenia, czy to jeśli chodzi o ludzi
czy o środowisko, która traktuje
drugiego człowieka i przyrodę jak
zwykły przedmiot i prowadzi do
nieskończoności form panowania. To
logika, która prowadzi do
wykorzystywania dzieci, porzucania
starców, sprowadzania innych do
poziomu niewolnictwa, przeceniania
zdolności rynku do samoregulacji,
praktykowania handlu ludźmi,
handlu futrami zwierząt
zagrożonych wyginięciem i
«krwawym diamentami». Tą samą
logiką kierują się liczne mafie,
handlarze organami, narkobiznes i
odrzucanie dzieci, które nie pasują
do planów rodziców (123).



W tym świetle encyklika stawia czoło
dwóm kluczowym problemom
dzisiejszego świata. Przede
wszystkim praca. «W każdym zarysie
ekologii integralnej, który nie
wyklucza istoty ludzkiej, niezbędne
jest uwzględnienie wartości
pracy» (124), ponieważ «zaprzestanie
inwestowania w ludzi, aby uzyskać
większy natychmiastowy dochód, jest
najgorszym interesem dla
społeczeństwa» (128). Drugi problem
odnosi się do granic postępu
naukowego, z wyraźnym
odniesieniem do GMO (132-136),
które «jest złożoną kwestią
ekologiczną» (135). Chociaż «w
niektórych regionach ich użycie
spowodowało rozwój gospodarczy,
który przyczynił się do rozwiązania
istniejących problemów, to istnieją
poważne trudności, których nie
można umniejszać» (134). Chodzi tu,
na przykład, o «koncentrację
gruntów rolnych w rękach
nielicznych» (134). Papież Franciszek



ma na myśli szczególnie drobnych
producentów i pracowników
rolnych, bioróżnorodność, sieć
ekosystemów.

To dlatego konieczne jest
«zapewnienie debaty naukowej
ispołecznej, która byłaby
odpowiedzialna i szeroka, zdolna do
wzięcia pod uwagę wszystkich
dostępnych informacji i nazywania
rzeczy po imieniu», na podstawie
«różnych badań niezależnych i
interdyscyplinarnych» (135).

Rozdział czwarty — Ekologia
integralna

Centralny punkt wniosku encykliki
stanowi ekologia integralna jako
nowy paradygmat sprawiedliwości,
ekologia, która «łączyłaby szczególną
pozycję, jaką człowiek zajmuje w tym
świecie, oraz jego relacje z otaczającą
rzeczywistością» (15). W
rzeczywistości nie możemy
«pojmować przyrody jako czegoś



odrębnego od nas albo jako zwykłej
oprawy naszego życia» (139). To
odnosi się do wszystkiego, co
przeżywamy w różnych dziedzinach:
w gospodarce i w polityce, w różnych
kulturach, zwłaszcza w najbardziej
zagrożonych, a nawet w każdej
chwili naszego życia codziennego.

Perspektywa integralna obejmuje
również ekologię instytucji. «Jeśli
wszystko jest ze sobą powiązane, to
także stan instytucji społeczeństwa
ma wpływ na środowisko i jakość
życia człowieka: „Każde naruszenie
solidarności i przyjaźni
obywatelskiej powoduje szkody
ekologiczne”» (142).

Papież Franciszek przy pomocy
wielu konkretnych przykładów
ilustruje swoje myślenie. Chodzi o to,
że istnieje więź między sprawami
środowiska a społecznymi kwestiami
ludzkimi i że tej więzi nie można
zrywać. A zatem analiza problemów



środowiska jest nierozłączna od
analizy kontekstów ludzkich,
rodzinnych, pracowniczych,
miejskich i od relacji każdego
człowieka z samym sobą (141),
ponieważ «nie ma dwóch odrębnych
kryzysów, jeden środowiskowy, a
drugi społeczny, ale istnieje jeden
złożony kryzys społeczno-
ekologiczny» (139).

Ta ekologia środowiska «jest
nierozerwalnie związana z pojęciem
dobra wspólnego» (156), które należy
pojmować w konkretny sposób. W
dzisiejszym kontekście, «w którym
istnieje wiele nierówności, a coraz
więcej osób jest odrzucanych,
pozbawianych podstawowych praw
człowieka», dokładanie starań na
rzecz dobra wspólnego oznacza
solidarne opcje w oparciu o «opcję
preferencyjną na rzecz
ubogich» (158). Jest to najlepszy
sposób, aby pozostawić dający się
zachować świat następnym



pokoleniom, nie przy pomocy slów,
tylko poprzez zwrócenie uwagi na
dzisiejszych ubogich, jak podkreślał
Benedykt XVI: «oprócz potrzeby
lojalnej solidarności
międzypokoleniowej trzeba
podkreślić pilną konieczność
moralną nowej solidarności
wewnątrzpokoleniowej» (162).

Ekologia integralna angażuje
również życie codzienne, któremu
encyklika poświęca szczególną
uwagę, zwłaszcza w środowisku
miejskim. Istota ludzka ma ogromną
zdolność przystosowania się i «godna
podziwu jest kreatywność i
wielkoduszność osób oraz grup
zdolnych do pokonania ograniczeń
swego środowiska poprzez […]
uczenie się ukierunkowywania
swego życia pośród nieładu i
niepewności» (148). Niemniej jednak,
autentyczny rozwój zakłada
integralną poprawę jakości życia
ludzkiego: przestrzeń publiczna,



mieszkanie, transport, i tak dalej.
(150-154).

Również «nasze ciało stawia nas w
bezpośredniej relacji z otoczeniem i
innymi istotami żywymi. Akceptacja
własnego ciała jako daru Boga jest
niezbędna, by przyjąć cały świat jako
dar Ojca i wspólny dom, natomiast
logika dominacji nad własnym
ciałem przekształca się niekiedy w
subtelną logikę panowania nad
stworzeniem» (155).

Rozdział piąty — Wytyczne i
działania

Ten rozdział stawia czoło pytaniu, co
możemy i powinniśmy zrobić.
Analizy nie wystarczają. Konieczne
są propozycje «dialogu i działań
angażujących zarówno każdego z
nas, jak i
politykęmiędzynarodową» (15, i
«które pomogą nam uciec ze spirali
autodestrukcji, w jakiej się
pogrążamy» (163). Dla Papieża



Franciszka jest czymś niezbędnym,
żeby konstruowanie konkretnych
dróg nie odbywało się w sposób
ideologiczny, powierzchowny lub
redukcjonistyczny. Do tego
niezbędny jest dialog — termin
obecny w tytule każdej z części tego
rozdziału: «Trwa dyskusja na temat
kwestii związanych ze środowiskiem
naturalnym, w której trudno
osiągnąć konsensus […]. Kościół nie
usiłuje zdefiniować zagadnień
naukowych ani też zastępować
polityki, ale zachęca do uczciwej i
przejrzystej debaty, aby potrzeby
indywidualne lub ideologie nie
wyrządzały szkód dobru
wspólnemu» (188). Na tej podstawie
Papież Franciszek nie boi się
sformułować surowego sądu na
temat najnowszej dynamiki
międzynarodowej: «Jednakże w
minionych latach światowe
spotkania na rzecz środowiska nie
odpowiedziały na oczekiwania, ze
względu na brak woli politycznej, nie



doprowadziły też do prawdziwie
znaczących i skutecznych
porozumień globalnych w dziedzinie
środowiska» (166). I stawia sobie
pytanie: «Dlaczego usiłuje się dziś
zachować władzę, która okazała się
niezdolna do interweniowania, gdy
było to naglące i konieczne?» (57).
Konieczne są, jak Papieże powtarzali
wielokrotnie w oparciu o Pacem in
terris, skuteczne formy i narzędzia
światowego zarządzania (175):
«Potrzebujemy porozumienia w
sprawie globalnych systemów
zarządzania dla całego zakresu tak
zwanych „globalnych dóbr
wspólnych”» (174), zważywszy, że
«nie można zapewnić ochrony
środowiska tylko na podstawie
finansowej kalkulacji poniesionych
kosztów i osiągniętych korzyści.
Środowisko naturalne jest jednym z
tych dóbr, których mechanizmy
rynkowe nie są w stanie
odpowiednio promować i



chronić» (190, cytat z Kompendium
nauki społecznej Kościoła).

Jeszcze w tym rozdziale Papież
Franciszek podkreśla rozwój
uczciwych i przejrzystych procesów
decyzyjnych, żeby móc «rozeznać»
politykę i inicjatywę
przedsiębiorców, która prowadzi do
«prawdziwego integralnego
rozwoju» (185). Szczególnie badanie
wpływu na środowisko nowego
projektu «wymaga przejrzystych
procesów politycznych i dialogu,
natomiast korupcja, ukrywająca
rzeczywisty wpływ danego projektu
na środowisko w zamian za
przysługi, często prowadzi do umów
dwuznacznych, unikających
obowiązku informacji i pogłębionej
dyskusji» (182).

Wezwanie do tych, którzy
zawłaszczają stanowiska polityczne,
jest szczególnie zdecydowane, aby
nie byli oni motywowani



«nastawioną na skuteczność i
doraźne efekty logiką» (181), która
dziś przeważa. «Jeśli jednak [polityk]
odważy się to zrobić, rozpozna na
powrót godność, którą Bóg obdarzył
go jako człowieka, i pozostawi po
sobie świadectwo prawdziwej
odpowiedzialności» (181).

Rozdział szósty — Edukacja i
duchowość ekologiczna

Ostatni rozdział zmierza do centrum
nawrócenia ekologicznego, do
którego zachęca nas encyklika.
Podstawa kryzysu kulturowego jest
głęboka i nie jest łatwo zmienić
nawyki i zachowania. Edukacja i
formacja nadal stanowią
podstawowe wyzwania: «Każda
przemiana wymaga motywacji oraz
procesu edukacyjnego» (15). Należy
angażować edukacyjne środowiska,
którymi są przede wszystkim
«szkoła, rodzina, media,
katecheza» (213).



Punkt wyjścia — «postawić na inny
styl życia» (203-208) — otwiera
możliwość, aby stosować
«wywieranie zdrowej presji na tych,
którzy sprawują władzę polityczną,
gospodarczą i społeczną» (206). Tak
dzieje się w przypadku, kiedy wybór
konsumentów powoduje «zmianę
funkcjonowania przedsiębiorstw,
zmuszając je do rozważenia
oddziaływania na środowisko oraz
przemyślenia modeli
produkcji» (206).

Nie można lekceważyć znaczenia
kursów edukacyjnych w dziedzinie
ochrony środowiska, zdolnych do
zmiany codziennych zachowań i
przyzwyczajeń, poczynając od
zmniejszenia zużycia wody po
segregację odpadów albo naukę
«wyłączania niepotrzebnego
światła» (211). «Na ekologię
integralną składają się również
proste codzienne gesty, przełamujące
logikę przemocy, wyzysku,



egoizmu» (230). Wszystko to będzie
prostsze, jeżeli wyjdzie się od
kontemplacyjnego spojrzenia
pochodzącego od wiary. «Człowiek
wierzący nie podziwia świata z
zewnątrz, lecz od wewnątrz, uznając
powiązania, przez które Ojciec nas
zjednoczył ze wszystkimi bytami.
Ponadto nawrócenie ekologiczne,
rozwijając szczególne zdolności,
jakimi Bóg obdarzył każdą osobę
wierzącą, prowadzi ją do rozwijania
swojej kreatywności i
entuzjazmu» (220).

Powraca linia zaproponowana w 
Evangelii Gaudium:
«Wstrzemięźliwość przeżywana
świadomie i w wolności wyzwala
nas» (223), jak również «szczęście
wymaga umiejętności ograniczenia
pewnych potrzeb, które nas
ogłuszają, i pozostawania w ten
sposób otwartymi na wiele
możliwości, jakie daje nam
życie» (223). W ten sposób można



«odczuć, że potrzebujemy siebie
nawzajem, że jesteśmy
odpowiedzialni za innych i za świat,
że warto być dobrym i
uczciwym» (229).

Na tej drodze towarzyszą nam
Święci. Święty Franciszek,
wymieniany wielokrotnie, jest «w
najwyższym stopniu wzorem troski o
to, co słabe, oraz patronem ekologii
integralnej, przeżywanej z
radością» (10). Jednak encyklika
przypomina również Św. Benedykta,
Św. Teresę z Lisieux i Bł. Karola de
Foucauld.

Po encyklice Laudato si’ rachunek
sumienia — narzędzie, jakie Kościół
doradza dla ukierunkowania
własnego życia na światło relacji z
Panem — powinien włączyć nowy
wymiar, rozważając nie tylko, w jaki
sposób przeżywa się komunię z
Bogiem, z innymi i z samym sobą, ale



również ze wszystkimi stworzeniami
i z przyrodą.

Foto: assisiofm.it

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/troska-o-wspolny-dom-
laudato-si/ (18-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/troska-o-wspolny-dom-laudato-si/
https://opusdei.org/pl-pl/article/troska-o-wspolny-dom-laudato-si/
https://opusdei.org/pl-pl/article/troska-o-wspolny-dom-laudato-si/

	Troska o wspólny dom. «Laudato si'»

