
opusdei.org

Trójjedyny strumień
Miłości

Tajemnica Trójcy Świętej
głęboko zmienia nasze
postrzeganie świata,
przeistacza nasze istnienie.
Odkrywa się, że Miłość
obejmuje ramionami
wszechświat.

23-05-2024

My chrześcijanie wierzymy, że
wszystko, co istnieje pochodzi od
Boga Ojca, Syna Bożego i Ducha
Świętego. Chrześcijanami stajemy
się, gdy przyjmujemy chrzest w imię



trzech Osób Boskich. A wszystko w
naszym życiu jest naznaczone
znakiem Krzyża, «w imię Ojca, i
Syna, i Ducha Świętego», według
słów samego Jezusa (Por. Mt 28,19).
Co jednak oznacza dla naszego życia
ta wiara w Świętą Trójcę? Jak to się
odnosi do naszej codzienności, do
naszej rodziny, naszej pracy, naszego
odpoczynku?

I choć dopiero w niebie zrozumiemy,
że nasz prawdziwy dom jest w
Trójcy, zrozumiemy jak bardzo nasze
życie «jest ukryte z Chrystusem w
Bogu» (Kol 3,3), to jednak wiara
chrześcijańska już teraz wprowadza
nas na drogę do tej Tajemnicy, która
skrywa odpowiedzi na wszystkie
nasze pytania; która mówi, kim
naprawdę jesteśmy. Tajemnica
Trójcy Świętej głęboko zmienia nasze
postrzeganie świata, przeistacza
nasze istnienie: to, co samo w sobie
jest banalne lub bez znaczenia,
oświetlone jest wewnętrznym



światłem. Spośród wielu aspektów
wiary w Świętą Trójcę, skupimy się
na dwóch bardzo mocno ze sobą
splecionych: głębi Tajemnicy Świętej
oraz boskiej wartości ludzkiej
miłości.

Tajemnica tajemnic

Od pierwszych pokoleń chrześcijan,
teologowie, święci i ci, którzy
doświadczyli w sposób autentyczny i
intensywny Boga, mają szczególne
upodobanie w Jego Tajemnicy,
Tajemnicy Trójcy Świętej (Mysterium
Trinitatis). Również w codziennym
życiu mówi się o tajemnicy, jednak w
znaczeniu prawdy trudnej do
odgadnięcia, jak wtedy, gdy nie
wiadomo kto jest złoczyńcą w
powieści kryminalnej, lub jakie jest
rozwiązanie obliczenia, czy
skomplikowanego problemu. We
wszystkich tych przypadkach słowo
to oznacza nasze ograniczenia w
zdolności poznania. Z kolei



Tajemnica Boża nie dotyczy jedynie
nas, ale przede wszystkim samego
Boga i Jego nieskończonej głębi.
Tajemnica Boża nie jest niezgłębiona
dlatego, że jest zbyt zaciemniona, ale
wręcz odwrotnie, dlatego, że jest zbyt
pełna światła: nasze oczy od
patrzenia na nią zachodzą łzami, tak
jak wtedy, gdy patrzy się w słońce w
samo południe.

Pewna pobożna średniowieczna
legenda, przedstawiana w wielu
dziełach malarskich, głosi, że Święty
Augustyn przechadzając się pewnego
razu po plaży próbował zrozumieć,
jak to jest możliwe, że Bóg może w
tym samym czasie być Jedną Osobą i
trzema. Wtedy spotkał chłopca, który
z małego kubełka przelewał wodę z
morza do wyżłobionego w piasku
dołka, chcąc przelać do niego morze.
Wielki Ojciec Kościoła próbował
wytłumaczyć mu absurdalność tych
starań; wtedy chłopiec odpowiedział,
że bardziej absurdalna wydaje mu



się próba zrozumienia Tajemnicy
Trójcy Świętej. Boża Tajemnica jest
jak bezkresność morza, jak
oślepiające światło Słońca. Wobec
«oceanu bezgranicznej miłości»,
jedyną rozsądną odpowiedzią
wydaje się być «zanurzenie się» z
ufnością[1], «zanurkowanie w tym
ogromnym morzu»[2].

W jednej ze swoich katechez, pisząc
o tym, jak mówić o Bogu, Święty
Josemaría tłumaczy to w sposób
naprawdę skuteczny: «I kiedy (…) ci
mówią, że nie rozumieją Trójcy i
Jedności, odpowiedz im, że ja tego
także nie rozumiem, ale kocham i
czczę. Gdybym rozumiał wielkość
Boga, gdyby Bóg mógł się zmieścić w
tej biednej głowie, mój Bóg byłby
bardzo mały… , a jednak, mieści się –
chce się zmieścić – w moim sercu,
mieści się w przepastnej głębi mojej
duszy, która jest nieśmiertelna»[3].
Bóg dający się całkowicie zrozumieć
nie byłby tajemnicą, byłby czymś



mało ważnym. Jednakże paradoks
chrześcijan polega na tym, że Trójca
nieskończona mimo, że nie daje się
pojąć ludzkim umysłem, to
jednocześnie zamieszkuje w nas, w
naszych sercach.

Trudność w zrozumieniu Tajemnicy
Ojca, Syna i Ducha Świętego nie
wynika z jej absurdalności, lecz z
tego, że jest to Tajemnica Miłości:
komunia Osób. Nasz Bóg jest
Tajemnicą ponieważ jest Miłością:
wszystko w Nim jest Darem
doskonałym i wiecznym. A świat
stworzony przez Niego jest
odzwierciedleniem tej Miłości.
Poprzez świat i ludzi dookoła łatwiej
nam zrozumieć dlaczego, aby dotrzeć
do tej prawdy potrzebna jest wiara.
Prawdy, której nawet najwięksi
filozofowie nie byli w stanie poznać
bez Objawienia. Nie chodzi o to,
żebyśmy wierzyli w jakiś absurd, ale
o wejście w osobisty wymiar, w
nasze wnętrze. Możemy to osiągnąć



tylko jeśli otworzymy nasze serce.
«Dzięki Ci Panie za to, że jesteś tak
wielki, iż nie mieścisz się w mojej
głowie i dzięki Ci za to, że mieścisz
się w moim sercu!»[4]

Dlaczego Bóg ukrywa się w swojej
Tajemnicy? W rzeczywistości nie
ukrywa się: nawet wśród ludzi
intymność czyjejś duszy zostanie
odkryta tylko poprzez dobrowolny
akt ujawnienia tego, co wypełnia
ludzkie serce, czyli wspomnienia,
sny, troski i obawy. Choć poznanie z
zewnątrz bywa możliwe dzięki
intuicji, to jednak, aby dotrzeć do
tego, co naprawdę znajduje się w
naszym wnętrzu, potrzeba
“objawienia” dokonanego przez nas
samych; i ważne jest również, żeby
ten, kto uczestniczy w tym
“objawieniu” umiał je zrozumieć,
przyswoić. Nie powinno nas dziwić,
że Boska Tajemnica nas przewyższa:
nasze oczy muszą pomału
przyzwyczaić się do jej światła.



Dlatego, skoro w życiu ważne jest,
żeby nauczyć się «zawsze zdejmować
sandały przed wejściem na świętą
ziemię innego»[5], tak samo w
obliczu Tajemnicy Trójcy Świętej
należy przede wszystkim nabrać
skromności i głębokiego szacunku,
gdyż wchodzimy w przestrzeń
Wolności i Daru, które pochodzą
właśnie z Miłości, całej miłości.

Miłość nad miłościami

«Nie ma innej miłości jak Miłość»,
pisał Święty Josemaría w 1931[6].
Zanurzenie się w głębi Tajemnicy
Boga w Trójcy Świętej Jedynego
sprawia, że odbieramy świat i
historię w jej świetle, które jest
«światłością prawdziwą» (J 1,9):
przypomina to trochę próbę
odszyfrowania tekstu w półcieniu, a
następnie spojrzenie na niego jeszcze
raz w pełnym świetle, odkrywamy
wtedy, że nic z niego nie
rozumieliśmy. «Bóg jest miłością» (1 J



4,16) bo jest wieczną wspólnotą
trzech Osób, które wzajemnie się
sobie w pełni oddają: trzech Osób
złączonych w sposób absolutny i
wieczny poprzez relację całkowitego
i wolnego daru z siebie. Sens świata i
egzystencji każdego człowieka
spoczywa właśnie w tej prawdziwej
wolności, tym „potrójnym
strumieniu Miłości»[7].

W rezultacie Ojciec rodzi Syna
przekazując Mu wszystko to, czym
On sam jest, a nie jedynie to, co
posiada. Pierwszą osobą Boską jest
Bóg Ojciec w całym swoim istnieniu,
bez ograniczeń, tak że Syn Boży
zrodzony przez Niego nie tylko Go
przypomina, ale jest jednym i tym
samym z Nim: jest samym Bogiem w
jego nieskończoności i
nieprzemijalności. Syn Boży, Obraz
Doskonały Boga Ojca, oddaje Mu się
na nowo, to znaczy odpowiada na
dar, ofiarowując się całkowicie Ojcu,
tak jak On mu się ofiarował. A Dar,



który nieustannie między sobą
wymieniają Ojciec i Syn to Duch
Święty, Trzecia Osoba Trójcy. Duch
Święty jest Miłością, która łączy
pierwsze dwie Osoby, i także jest
Bogiem, bo jest jednym i tym samym
z nimi. W ten oto sposób nasz Bóg
jest w Trójcy Świętej Jedyny właśnie
dlatego, że jest Miłością absolutną,
Darem doskonałym, pełnym, bez
ograniczeń czy warunków: Miłością,
o której wszyscy marzymy.

Święty Augustyn, mimo, że zdążył
zdać sobie sprawę z ograniczeń
naszych koncepcji, wytłumaczył to w
sposób, który pozwala przybliżyć się
do wewnętrznego życia Trójcy.
Miłość, pisze w swoim traktacie o
Trójcy Świętej, oznacza zawsze
obecność kochającego, kochanego i
ich miłości. Podobnie, żeby można
było mówić o darze musi być ktoś kto
daje, inny, który odbiera oraz sam
dar, ofiara. Wyłącznie taka triada
tworzy Miłość. A kiedy Miłość lub



Dar są nieskończone, a do tego
wchodzi w Tajemnicę Bożą, te trzy
pojęcia są nieskończone i doskonałe.
Nasz Bóg jest w Trójcy Jedyny
właśnie dlatego, że jest Miłością. Z tej
Miłości bez granic wypływa i do niej
kieruje «pragnienie nieskończoności,
jakie wszyscy mamy, wspólna nam
tęsknota za wiecznością»[8].

Jednym ze sposobów, w jaki
chrześcijanie określają Imię Trójcy
jest beatissima: szczęśliwa. Bóg jest
całym szczęściem, którym chce się
dzielić, i dlatego stworzył wszystkie
rzeczy: by wprowadzić nas w swą
nieskończoną radość. Świat, w
którym żyjemy oraz istnienie
każdego z nas, ma swój początek w
tym wiecznym wzajemnym Darze,
którym jest Życie Boga Ojca, Syna
Bożego i Ducha Świętego. Człowiek
jest kochany przez Trzy Osoby Boskie
i dlatego istnieje. A jego wartość jest
z tego powodu nieskończona.
Poprzez to światło «cudowne wydają



nam się zarówno początek jak i
koniec stworzenia, na które składa
się miłość. Miłość całkowicie
bezinteresowna, bowiem Bóg nas w
żaden sposób nie potrzebuje: to my
Go potrzebujemy »[9].

Skoro świat powstaje z nadmiaru
Miłości trzech Osób Boskich, sensem
życia osoby wierzącej w Trójcę
Świętą jest miłość. I dlatego wszelka
prawdziwa miłość odwołuje się w
swoim najgłębszym rdzeniu do
Świętej Trójcy. Tłumaczył to ostatnio
Papież Franciszek, podejmując na
nowo nauki Jana Pawła II[10].
Zauważmy, że fundamentalne
znaczenie rodziny w wierze
chrześcijańskiej jest spowodowane
nie tylko kwestiami moralnymi czy
socjologicznymi. Sama płodna więź
między małżonkami jest obrazem,
który wskazuje drogę do spotkania z
Tajemnicą Trójcy: «Bóg w Trójcy jest
komunią miłości, a rodzina jest jego
żywym odbiciem»[11].



Chrześcijanin jest świadomy tego, że
początkiem wszystkich rzeczy nie
jest jakaś abstrakcyjna jednostka czy
uniwersalne pojęcie, ale wspólnota
Osób: wspólnota, z której bije radość.
Fundament wszelkiej rzeczywistości,
tej najbardziej prawdziwej, znajduje
się w relacjach międzyosobowych.
Czym jest ta radość pozostaje
tajemnicą, która zaczyna się
ujawniać właśnie tam; sens życia
rozgrywa się na tak głębokim
poziomie. Przyjaźń, służba innym,
wspólnota, miłość w każdej postaci,
to nie tylko piękne słowa czy ładne
czyny zainspirowane dobrym
sercem. Troskliwe kultywowanie
więzi międzyludzkich jest działaniem
najbardziej rzeczywistym, dającym
najlepsze efekty, najlepszą możliwą
inwestycją: ponieważ fundament
całej rzeczywistości ma trzy
składowe. Grzech, przeciwnie, jest w
swojej istocie powierzchowny: nie
widzi tego, co liczy się naprawdę i
prowadzi do inwestycji wyłącznie



negatywnych. Grzech zamyka się na
drugiego człowieka, odrzuca go;
niesie ze sobą prawdziwą
krótkowzroczność życiową, z której
wszyscy powinniśmy się leczyć.
Objawienie Trójcy Świętej i wiara,
która zaczyna rozwijać się od
wyjawienia tej Tajemnicy jest kojąca
dla naszych oczu: mówi nam jak
wygrać w życiu i jak wszyscy mamy
wygrać Życie.

Spojrzenie świętych, którzy uznają
się za grzeszników, jak wszyscy,
porusza się między niebem a ziemią;
przyznaje, że autentyczna
samorealizacja znajduje się w
miłości i służbie: stąd otwiera się
dostęp do rzeczywistości bardziej
autentycznej. Drobne gesty czułości,
jak przytulenie kogoś; czy gesty
grzecznościowe, jak podanie dłoni, to
echo miłości płynącej z Trójcy
Świętej, gdyż odzwierciedlają one
pragnienie czy zdolność bycia
jednego w drugim, tak jak Osoby



boskie są jedna w drugiej. «Kto mnie
zobaczył, zobaczył także i Ojca»,
mówi Jezus do Filipa (J 14,9). Kto
widzi Syna, widzi także i Ojca,
ponieważ Ojciec jest w Synu, a Syn w
Ojcu: są pełną Miłością. Tak wygląda
życie w Trójcy, życie, do którego
powołuje nas Bóg: całym życiem Ojca
jest ofiarowanie Swojego życia
Synowi; całym życiem Syna Bożego
jest dziękowanie za życie Bogu Ojcu;
Duch Święty jest właśnie tym Życiem
dla Drugiego.

W ten sposób wyłania się kolejny
wymiar rozważań na temat świata w
świetle Trójcy Świętej: jeśli
początkiem wszystkich rzeczy jest
nasz Bóg, w takim razie w
narodzinach i końcu świata
rzeczywistego znajduje się Miłość
Ojca do Syna i Syna do Ojca. Pismo
Święte ukazuje nam to kiedy mówi o
Duchu Bożym unoszącym się nad
powierzchnią wód (por. Rdz 1,2):
Miłość Trójcy Świętej obejmuje



ramionami wszechświat. A nieco
wyraźniej w opowieści o stworzeniu
świata, kiedy Słowo staje się ciałem,
we wstępie do czwartej Ewangelii,
który mówi, że «przez Niego
wszystko się stało» (J 1,3): we
wszystkim odbija się Synostwo
Chrystusa, a Jemu jest wszystko
podporządkowane (por. Ef 1,10).
Odległe gwiazdy, głębiny morskie,
najwyższe szczyty górskie, czy
najpiękniejsze kwiaty, wszystko
opowiada o niepojętym darze, który
Ojciec wlewa w zrodzenie Syna:
wszystko stanowi obraz tej wiecznej
miłosnej więzi. Całe stworzenie
mówi o Chrystusie, tak jak jest
napisane w liturgii, parafrazującej
świętego Pawła: «Teraz wypełnia się
plan Ojca: uczynić Chrystusa sercem
świata » [12].

Odtąd można kontemplować świat i
historię, w ich najbardziej
przyziemnym i prozaicznym
wymiarze, jako miejsce spotkania z



Bogiem, jako ojcowskie zadanie
powierzone człowiekowi przez Boga
Ojca, w Chrystusie. Oświetleni przez
Trójcę świętą, chrześcijanie mogą
siebie nazywać “wspólnikami” Boga,
spadkobiercami Chrystusa we
wszystkich rzeczach, wraz z Nim
zanosząc wszystko Ojcu, z głęboką
wdzięcznością za Jego dar: tak jak On
jest cały dziękczynieniem. To właśnie
stanowi serce Mszy świętej,
najbardziej autentycznego aktu
eucharystycznego, poprzez który
stworzenie powraca do więzi ze
swoim początkiem, Trójcą.

Maryja i Trójca

Święty Josemaría zwierzał się przy
jakiejś okazji: « Staram się dotrzeć do
Trójcy w Niebie poprzez tę drugą
Trójcę na ziemi: Jezusa, Maryję i
Józefa. Wydają się być bardziej
osiągalni»[13]. Miłość trojga osób
tworzących Świętą Rodzinę, ich
relacje oparte na wzajemnym



dawaniu – taki był jego przewodnik
w refleksjach na temat Trójcy
Świętej, kiedy przemierzał rzekę w
poszukiwaniu źródła, od miłości aż
do Miłości nad miłościami.

Święta Maryja najlepiej zrealizowała
to zwrócenie się ku Bogu, to
przywrócenie świata w Chrystusie ku
Trójcy. Istnienie Maryi jest potrójne;
jest całkowicie przemieniona
miłością: Maryja przyjmuje swoje
istnienie, by następnie ofiarować je
Bogu Ojcu w Chrystusie, dzięki
Duchowi Świętemu, który jest samą
Miłością, i który okrył ją swym
cieniem (por. Łk 1,35). Maryja jest
stworzeniem, jest palestyńską
kobietą, lecz wszystko w Niej jest
nasycone Miłością, która tworzy
wieczną więź Ojca z Synem. I tak
Ona jest Panią stworzenia i historii:
wszystko jest zawierzone w jej Sercu
niepokalanym, gdyż nikt tak jak ona
nie zna świata, nikt tak jak ona go
nie przekształca, poprzez jej



wewnętrzny i bliski dialog z każdą z
trzech Osób Trójcy. Wraz z Nią
możemy żyć «w łonie Trójcy (…)
zanurzyć się w Ojcu i odkryć nowe
wymiary, oświetlające i zmieniające
konkretne sytuacje»[14], które
prowadzą do «uczynienia Chrystusa
sercem świata».

Giulio Maspero

Tłum. Joanna Ratajska

[1] Benedykt XVI, Enc. Spe Salvi (30
XI 2007), n. 12.

[2] Święty Josemaría, notatki ze
spotkania rodzinnego, 14 VI 1974
(Catequesis en América, 1974, vol. I,
449, AGP, Biblioteca, P04).

[3] Święty Josemaría, notatki ze
spotkania rodzinnego, 9 II 1975



(Catequesis en América, 1975, vol. III,
75, AGP, Biblioteca, P04).

[4] Tamże.

[5] Franciszek, Adh. Ap. Evangelii
Gaudium (24 XI 2013), n. 169.

[6] Święty Josemaría, Droga, n. 417.
Por. komentarz do edycji krytyczno-
historycznej.

[7] Święty Josemaría, To Chrystus
przechodzi, n. 85.

[8] Franciszek, Audiencja, 27 XI 2013.

[9] Jean Daniélou, La Trinità e il
mistero dell’esistenza, Queriniana,
Brescia 1989, 44.

[10] Por. Franciszek, Adh. Ap. Amoris
Laetitia (19 III 2016), n. 63. Por.
Święty Jan Paweł II, Angelus, 7 VI
1998.

[11] Franciszek, Amoris Laetitia, n.
11.



[12] Taką formę ma trzecia antyfona
nieszporów poniedziałku II tygodnia
Okresu Zwykłego we włoskim
tłumaczeniu Liturgii Godzin [Po
polsku: „W swoim wielkim
miłosierdziu Bóg na nowo nas
zrodził do żywej nadziei”; wersja
włoska: “Ora si compie il disegno del
Padre: fare di Cristo il cuore del
mondo”, przyp. tł.].

[13] Święty Josemaría, “Spełnieni w
jedności”, w W dialogu z Panem
Bogiem, edycja krytyczno-
historyczna, Rialp, Madryd 2017, 422.

[14] Franciszek, Evangelii Gaudium,
n. 283.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/trojjedyny-strumien-milosci/

(21-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/trojjedyny-strumien-milosci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/trojjedyny-strumien-milosci/

	Trójjedyny strumień Miłości

