
opusdei.org

Trium Puerorum -
Pieśń chwały i
miłości

Ta modlitwa pozwala nam
wspólnie podziękować Mu za
to, że przyszedł do naszego
domu. Kiedy więc odmawiamy
Trium puerorum, nie tylko
dziękujemy Jezusowi za naszą
Komunię, ale także za Komunię
tych, którzy są wokół nas.

06-07-2021

Król Nabuchodonozor kazał
zbudować złoty posąg, wysoki na



około dwadzieścia siedem metrów,
czyli sześćdziesiąt łokci (por. Dn 3,
1[1]). Wszyscy poddani króla,
pochodzący z różnych ludów i
narodów, zgromadzili się wokół
niego i zaczęli go czcić. Kara dla tych,
którzy odmówili, była jasna: „Kto by
nie upadł na twarz i nie oddał
pokłonu, zostanie natychmiast
wrzucony do rozpalonego pieca” (Dn
6, 5). Sytuacja dojrzała do tego, by
zadenuncjować Żydów za
nieprzestrzeganie tego rozkazu.
Kilku Chaldejczyków szybko udało
się do Nabuchodonozora, mówiąc:
„Królu, żyj wiecznie! (...) Są tu jednak
mężowie żydowscy, których
uczyniłeś zwierzchnikami miasta
babilońskiego: Szadrak, Meszak i
Abed-Nego[2]; mężowie ci nie liczą
się z tobą, królu. Nie oddają czci
twemu bogu ani nie oddają pokłonu
posągowi, który wzniosłeś”. Wtedy
król, rozwścieczony i wściekły, posłał
po tych trzech młodzieńców. Kiedy
miał ich przed sobą, chciał się



upewnić, że to, co usłyszał, było
prawdą: „Czy jest prawdą, Szadraku,
Meszaku i Abed-Nego, że nie czcicie
mojego boga ani nie oddajecie
pokłonu złotemu posągowi, który
wzniosłem?” (Dn 3, 14). „Jeżeli nie
oddacie pokłonu, zostaniecie
natychmiast wrzuceni do
rozpalonego pieca. Który zaś bóg
mógłby was wyrwać z moich
rąk?” (Dn 3,15).

Trzej młodzi mężczyźni
odpowiedzieli zgodnie, bez cienia
wątpliwości: „Nie musimy tobie,
królu, odpowiadać w tej sprawie.
Jeżeli nasz Bóg, któremu służymy,
zechce nas wybawić z rozpalonego
pieca, może nas wyratować z twej
ręki, królu. Jeśli zaś nie, wiedz królu,
że nie będziemy czcić twego boga ani
oddawać pokłonu złotemu posągowi,
który wzniosłeś” (Dn 3, 17-18).

Reakcja jego była błyskawiczna:
„Nabuchodonozor wpadł w gniew



(…) Wydał rozkaz, by rozpalono piec
siedem razy bardziej niż było trzeba.
Mężom zaś najsilniejszym spośród
swego wojska polecił związać
Szadraka, Meszaka i Abed-Nega i
wrzucić ich do rozpalonego
pieca” (Dn 3, 10-20). Ogień był tak
mocny, że spalił nawet niektórych
członków świty króla. Jednak nie
zaszkodziło to żadnemu z
młodzieńców. „Szadrak, Meszak i
Abed-Nego wpadli związani do
środka rozpalonego pieca. I chodzili
wśród płomieni, wysławiając Boga i
błogosławiąc Pana” (Dn 3, 23).

Od katakumb do mszału

Ten fragment z Księgi Daniela był
brany za przykład przez tych
Hebrajczyków, którzy już w II wieku
przed Chrystusem woleli śmierć od
niewierności Przymierzu.
Chrześcijanie widzą w uwolnieniu
trzech młodzieńców zapowiedź
Paschy Jezusa, Jego męczeńskiej



śmierci, Tego, który doświadczył
odnowienia kosmosu niosącego
chwałę Zmartwychwstania.
Powyższa historia miała ogromne
znaczenie we wczesnych latach
chrześcijaństwa. Była częstym
tematem artystycznie
przedstawianym w katakumbach,
grobowcach i wczesnych
relikwiarzach. Jednak do jej
większego znaczenia przyczyniło się
niewątpliwie wprowadzenie jej do
liturgii Wigilii Paschalnej i innych
nabożeństw. Od VIII wieku jej
popularność była tak wielka, że była
tłumaczona na różne języki
narodowe.

Obecność hymnu trzech
młodzieńców lub kantyku Benedicite
w Ordo Missae sięga IX wieku, ale
dopiero w Mszale z 1570 roku został
on dodany do obrzędów kończących
Mszę św. Nie jest jasne, kto i w jakim
czasie odmawiał tę modlitwę.
Niektóre źródła podają, że odmawiali



ją wszyscy, którzy uczestniczyli w
procesji do zakrystii, inne natomiast
odnoszą ją do celebransa, który miał
ją odmawiać w momencie
nakładania szat kapłańskich. Wiemy
jednak na pewno, że w Mszale z
początku XX wieku pojawiła się ona
jako ostatnia modlitwa przewidziana
dla kapłana na zakończenie
celebracji eucharystycznej.
Ówczesny Canon Missae kończył się
odejściem kapłana od ołtarza i
odmówieniem Trium puerorum jako
dziękczynienia. Tak było do 1962 r.,
kiedy to wyłączono ją ze zwyczaju
mszalnego i umieszczono wśród
modlitw zalecanych pro
opportunitate. W ostatnich
wydaniach Mszału Rzymskiego nie
ma go w spisie modlitw
dziękczynnych po Mszy św. Nie dziwi
więc, że dziś związek między
dziękczynieniem a tym kantykiem
jest mniej wyraźny.

Nowość zwyczaju



Już w 1932 r. św. Josemaría zalecał:
„Byłoby bardzo miło, gdyby każdego
dnia dziękczynienie kończyło się
antyfoną Trium puerorum, dwoma
psalmami i następującymi po nich
modlitwami (pięciominutowymi),
które brewiarz umieszcza w
dziękczynieniu post Missam[3]”.
Jednak dopiero osiem lat później
znajdujemy pierwszą wzmiankę o
praktykowaniu tego zwyczaju, kiedy
jeden z mieszkańców akademika
przy ulicy Diego de León, pisze:
„Ojciec odprawia w oratorium Mszę i
mówi, że odtąd zwyczajem w Dziele
będzie kończenie dziękczynienia po
Komunii modlitwą En Ego i Pieśnią
trzech młodzieńców”[4].

Podobnie jak przy innych okazjach,
ten zwyczaj Dzieła kształtował się
wraz z doświadczeniem i upływem
czasu. Nie dziwi więc fakt, że w 1947
r. św. Josemaría powrócił do pytania
o to, jak najlepiej przeżywać
dziękczynienie po Mszy św. W liście



do Rady Generalnej, która jeszcze
przebywała w Madrycie, poprosił jej
członków, aby zobaczyli „czy nie jest
za długo, myślę, że nie jest, aby po
dziesięciu minutach osobistego
dziękczynienia na zakończenie Mszy
św. zrobić dziękczynienie zbiorowe i
liturgiczne z Antyfoną i Pieśnią
trzech młodzieńców, Psalmem 150,
etc., i trzema krótkimi modlitwami, z
jednym zakończeniem. Potem akty
strzeliste, i to wszystko. Za każdym
razem ma pięć lat odpustów, a co
miesiąc plenarne. Jeśli się uda, niech
to będzie zrobione w każdym
domu[5]”. Z czasem praktyka ta
utrwaliła się i od 1950 r. została
włączona do zwykłego rytmu pracy
ośrodków Dzieła.

Trzeba powiedzieć, że modlitwa ta
nie była czymś wyłącznym dla
Dzieła, ale - jak już widzieliśmy - była
obecna w zwykłej Mszy św. w
tamtych czasach. Ponadto warto
przypomnieć, że kantyk z Księgi



Daniela znajdował się - i znajduje do
dziś - w Jutrzni Liturgii Godzin,
zwłaszcza w niedziele. Jednak
nowością wprowadzoną przez św.
Josemaríę było rozszerzenie
modlitwy na świeckich, co miało
zachęcić ich do aktywnego
uczestnictwa w liturgii. Z drugiej
strony, zwyczaj ten pomaga nam
przeżywać dziękczynienie z całym
Kościołem, a jednocześnie pamiętać o
naszym ostatecznym celu: oddaniu
chwały Bogu Jedynemu i
Trójjedynemu.

Z całym Kościołem

W tym sposobie postępowania św.
Josemaría wyróżnił dwa momenty w
dziękczynieniu po Mszy św. dla
ośrodków Dzieła. Pierwszy z nich
dotyczy cichego dialogu każdego z
Bogiem Ojcem, Synem i Duchem
Świętym: Miłość do Chrystusa, który
ofiaruje się za nas, pobudza nas do
znalezienia po zakończeniu Mszy św.



kilku minut na osobiste, zażyłe
dziękczynienie, które w ciszy serca
przedłuży to drugie dziękczynienie,
jakim jest Eucharystia[6].

Z drugiej strony, należy podkreślić
eklezjalny wymiar dziękczynienia,
które nie sprowadza się jedynie do
indywidualnego doświadczenia
bliskości z Jezusem. Dar Boży w
Eucharystii jest tak wielki, że żadne
stworzenie nie jest w stanie wyrazić
należnej mu wdzięczności. Ta
modlitwa pozwala nam wspólnie
podziękować Mu za to, że przyszedł
do naszego domu. Kiedy więc
odmawiamy Trium puerorum, nie
tylko dziękujemy Jezusowi za naszą
Komunię, ale także za Komunię tych,
którzy są wokół nas. To tak,
jakbyśmy mówili do Niego:
„Dziękujemy Ci, że przyszedłeś do
każdego z nas, że stałeś się obecny
dla nas i dla wszystkich chrześcijan”.



Właśnie po to, aby nasze głosy mogły
łatwiej zjednoczyć się w pieśni
uwielbienia i miłości, którą Kościół
przeżywa w każdym spotkaniu
eucharystycznym, św. Josemaría
pomyślał o odmawianiu Trium
puerorum. Poświęcenie czasu na
dziękczynienie temu kantykowi
pomaga nam zatem wzrastać w
komunii ze wszystkimi
chrześcijanami poprzez Eucharystię.
W Eucharystii Kościół „nieustannie
odradza się i odnawia jako komunia,
którą Chrystus przyniósł na świat,
wypełniając w ten sposób odwieczny
zamysł Ojca” (por. Ef 1, 3-10). W
sposób szczególny, w Eucharystii i
przez Eucharystię, Kościół zawiera w
sobie zalążek ostatecznego
zjednoczenia w Chrystusie
wszystkiego, co istnieje w niebie i
wszystkiego, co istnieje na ziemi, jak
powiedział św. Paweł (por. Ef 1, 10):
„prawdziwie powszechnej i wiecznej
komunii”[7].



Laboratorium uwielbienia

Trium puerorum jest ciągłym
zaproszeniem do błogosławienia i
chwalenia Pana. Przypomina nam, że
najbardziej intymnym powołaniem
wszystkich stworzeń jest oddawanie
chwały Bogu Jedynemu i
Trójjedynemu. Komunia jest
nierozerwalnie związana z
uczuciowym i skutecznym
pragnieniem chwalenia Go,
uznawania Jego wielkości i
wszechmocy.

Ten ruch duszy jest zgodny z
celebracją eucharystyczną, gdyż
Msza św., a zwłaszcza modlitwa
eucharystyczna, jest wielką modlitwą
dziękczynną, która rozpoczyna się
hymnem pochwalnym - Święty,
święty, święty - a kończy uroczystym
uwielbieniem Boga Ojca przez
Chrystusa, z Nim i w Nim. Trium
puerorum przedłuża tę modlitwę. Jest
to moment, który możemy



postrzegać jako laboratorium, w
którym uczymy się przekształcać
nasze relacje z kosmosem i ze sobą
nawzajem w pieśń uwielbienia dla
Trójcy Świętej. W ten sposób
modlitwa Trium puerorum przed
rozpoczęciem naszych codziennych
obowiązków przypomina nam o
postawie, z jaką powinniśmy stawiać
czoło każdemu dniowi: „Oddaj
wszystką chwałę Bogu. — Niech
twoja wola, wspomagana łaską,
«wyciśnie» każdą twoją czynność tak,
aby nie zostało w niej nic, co ma
posmak ludzkiej pychy, dogadzania
własnemu «ja»”[8].

W tym laboratorium spotykają się
wszystkie stworzenia duchowe i
materialne; wszystkie elementy
kosmosu i ludu Izraela są
odtwarzane, poczynając od tych
najbardziej materialnych, a kończąc
na tych, którzy mają największe
zdolności życiowe. W
kulminacyjnym punkcie tego 



crescendo znajdują się wszyscy
„pokornego serca” (Dn 3,87), wśród
których są : Szadrak, Meszak i Abed-
Nego. Abyśmy wszyscy mogli
przyłączyć się do nich w wypełnianiu
pierwotnego planu stworzenia - „aby
wszystko, co ma życie, mogło chwalić
Pana” (Ps 150, 6) - Kościół kończy 
Trium puerorum prośbą wyrażoną w 
Ojcze nasz, kilkoma wersetami
psalmicznymi i trzema modlitwami.
W nich rozbrzmiewają te same
pragnienia, które zostały wyrażone
powyżej, ale tym razem
przekształcone w intensywne
błaganie, abyśmy my, którzy również
znajdujemy się w ogniu
wewnętrznych i zewnętrznych prób,
doznali ulgi Bożej pomocy i w ten
sposób mogli przemienić całą naszą
drogę w Magnificat dla Bożego
miłosierdzia.

tłum. Janusz Kędziorek



[1] Wszystkie cytaty i odwołania
biblijne wg Biblii tysiąclecia, wyd. IV,
Pallotinum.

[2] Wg innych przekładów również:
Hananiasz, Azariasz i Miszael.

[3] Św. Josemaría, Apuntes íntimos,
833 (20.09-2.10.1932).

[4] Dziennik Diego de León,
17.12.1940. Modlitwa En ego, o bone
et dulcissime Jesu jest też znana jako 
Modlitwa przed Jezusem
Ukrzyżowanym.

[5] Św. Josemaría, List, 7.03.1947.

[6] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 92.

[7] Św. Jan Paweł II, Audiencja
generalna, 15.01.1992.

[8] Św. Josemaría, Droga, 784.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/trium-puerorum-piesn-
chwaly-i-milosci/ (13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/trium-puerorum-piesn-chwaly-i-milosci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/trium-puerorum-piesn-chwaly-i-milosci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/trium-puerorum-piesn-chwaly-i-milosci/

	Trium Puerorum - Pieśń chwały i miłości

