
opusdei.org

Towarzyszenie z
daleka

Podobnie jak Jezus z
Natanaelem, chcemy
towarzyszyć tym, którzy są
daleko od nas i być może są
samotni. Nasza modlitwa,
ofiarowanie bólu, jaki rodzi w
nas odległość, i «wyobraźnia
miłości» mogą napełnić serca
tych, których kochamy, radością
i pokojem.

24-11-2025

Natanael odkrył Mesjasza, ponieważ
czuł Jego cichą i intymną obecność



pod drzewem figowym. Często boli
nas samotność, która zadomowiła się
w naszych społeczeństwach. Nie
wszędzie jest tak samo, ale można
powiedzieć, że wszędzie mogą
wystąpić sytuacje fizycznego,
emocjonalnego lub duchowego
oddalenia, które sprawiają, że
cierpimy.

Być może szczególnie bolesna jest dla
nas samotność niektórych chorych,
przebywających w szpitalach lub w
swoich domach, choć jest też wiele
osób zdrowych, ale samotnych. Inni
być może izolują się mimowolnie,
ponieważ nie potrafią zaakceptować
potrzeby bycia pod opieką. Nie jest
niczym dziwnym, że coś bardzo
typowego i naturalnego również
powoduje w nas głęboki ból: zmiana
miejsca zamieszkania, która oznacza,
że siostra lub przyjaciel będą mniej
dostępni lub nie tak blisko niż
wcześniej; koniec okresu edukacji,
który wiąże się z rozstaniem z grupą



przyjaciół; ślub członka rodziny,
który oznacza opuszczenie
rodzinnego domu.

Jednak w tym przypadku chodzi
raczej o kwestię dystansu, który jest
nam w pewien sposób narzucony,
choćby tylko dlatego, że nie możemy
być w dwóch miejscach
jednocześnie.

W Chrystusie możemy dotrzeć do
najdalszych zakątków planety, do
ostatniego szpitalnego łóżka, do głębi
najbardziej odległego serca. Z Nim
jesteśmy w stanie obdarzyć ciepłem,
światłem i uczuciem każdą duszę,
która jest sama pod tym swoim
drzewem figowym. Żyjąc w
Chrystusie, możemy przezwyciężyć
nasze ograniczenia czasu i
przestrzeni. Chcemy towarzyszyć
tym, którzy czują się samotni, ale w
tym celu konieczne jest również,
abyśmy pozwolili Chrystusowi
nawiedzić nas pod naszym drzewem



figowym. «Przez Chrystusa, z
Chrystusem i w Chrystusie» udaje
nam się zniwelować ten dystans i
uobecnić się na sposób Boży a
jednocześnie głęboko ludzki.

Bardzo intymne cierpienie

Codziennie życie daje nam wiele 
dystansów, które możemy ofiarować
Jezusowi. Te cierpienia nie są mu
obojętne. „«Nauczycielu, nic Cię to
nie obchodzi, że giniemy?» (Mk 4,
38). Nie obchodzi cię: myśleli, że
Jezus nie interesuje się nimi, że nie
zwraca na nich uwagi. Wśród nas, w
naszych rodzinach, najbardziej boli,
gdy słyszymy: „Czy ja nic dla ciebie
nie znaczę?”. To zdanie rani i
wywołuje niepokój w sercu. Musiało
ono również wstrząsnąć Jezusem,
ponieważ On troszczy się o nas
bardziej niż ktokolwiek inny. A kiedy
został wezwany, uratował swoich
nieufnych uczniów”[1].



Cierpimy, gdy nie możemy być blisko
tych, których kochamy, którzy są dla
nas bardzo ważni. Sam Jezus i jego
matka doświadczyli rozłąki trwającej
trzy dni, gdy miał dwanaście lat i
został zagubiony w świątyni. Maryja
początkowo nie rozumiała, dlaczego
Jezus pozwolił, by ta rozłąka
sprawiła jej ból. Być może czuła się
winna, że nie zadbała wystarczająco
o swojego Syna.

W naszych sercach mogą ścierać się
bardzo mieszane uczucia: z jednej
strony świadomość, że inne
nieuniknione obowiązki obiektywnie
uniemożliwiają nam troskę o ludzi,
których kochamy, tak, jak byśmy
chcieli, a z drugiej strony pragnienie
zaopiekowania się nimi, objęcia ich,
sprawienia, by czuli się kochani. Z
czasem, dwadzieścia lat później,
Maryja odkryła, że Jezusa nie ma
znów przez trzy dni i znowu jest
zajęty sprawami Ojca i wiedziała, że
odległość była tylko pozorna.



Zapomniała o własnym bólu i
poświęciła się wspieraniu apostołów,
nawet tych, którzy nie wrócili od
razu, jak Tomasz, ponieważ ona
również chciała być w sprawach
swojego Ojca.

Zdarzają się sytuacje szczególnie
bolesne. Dzieje się tak na przykład
wtedy, gdy choroba uniemożliwia
rozpoznanie nas osobom, które
kochamy najbardziej. Nie jest łatwo
wziąć odpowiedzialność za to, co
czuje ojciec lub matka, którzy muszą
wyemigrować w poszukiwaniu
przyszłości dla swojej rodziny,
opuszczając na razie rodziców,
małżonka i dzieci. Czasami dystans
może być spowodowany separacją
dwojga małżonków, a może nawet
bardziej boleśnie, gdy między nimi
dochodzi do rozwodu, często
niechcianego przez oboje. Te ostatnie
sytuacje mogą wiązać się z separacją
dzieci, przynajmniej na pewien
okres. Cierpi również ksiądz, który



musi obsługiwać kilka wsi i nie jest w
stanie odwiedzać swoich chorych lub
umierających parafian tak często, jak
by tego chciał. Jak nie myśleć o ojcu,
który widzi, jak jego syn wybiera złe
towarzystwo, co może definitywnie
zagrozić jego szczęściu, a także
oddzielić go od rodziny. To tylko
przykłady wielu sytuacji, w których
między nami a osobami, które
kochamy, pojawia się różnego
rodzaju i stopnia dystans. Są to
okoliczności, które sprawiają, że ci,
których szczególnie kochamy,
znajdują się pod swoim drzewem
figowym.

Rozważając przypadek, w którym
nasza obecność jest niemożliwa,
moglibyśmy ulec pokusie, aby się
poddać, pogodzić się z sytuacją i nie
podejmować żadnych działań.
Jednak wiara zapewnia nas, że nawet
w takiej sytuacji możemy być dla
nich źródłem „autentycznej radości
ewangelicznej, która wymaga od nas



zburzenia murów obojętności”[2]. Jest
coś, co w tej sytuacji jest dostępne dla
wszystkich i co może mieć nawet
większą wartość niż fizyczna
obecność, a ponadto napełnia nas
pokojem. „Pielęgnujmy jedność z
naszymi bliskimi, otwierajmy serce
na tych, którzy są daleko, a
zwłaszcza na tych, którzy są w
potrzebie”[3].

Towarzyszyć na odległość

W jakiś sposób Jezus znajdował się
pod drzewem figowym, chociaż
Natanael był absolutnie przekonany,
że jest sam. Te opisane powyżej
chwile są wspaniałą okazją do
cieszenia się Świętych Obcowaniem.
Modlitwa wstawiennicza jest
uprzywilejowanym sposobem jej
przeżywania. Natanael przekonał się,
że Jezus jest Mesjaszem, ponieważ z
a posteriori dowiedział, że Ten 
towarzyszył mu w tamtym momencie
jego życia: «Widziałem cię, zanim cię



Filip zawołał, gdy byłeś pod drzewem
figowym» (J 1, 48).

Wielu ludzi potrzebuje dzisiaj, aby
Jezus był obecny pod ich drzewem
figowym. My, z łaską, możemy
dotrzeć do tych pozornie
niedostępnych miejsc, «bo w Nim
żyjemy, poruszamy się i
jesteśmy» (Dz 17, 28). Jeśli żyjemy
Jego życiem, odległość nas nie
rozdzieli (por. Rz 8, 35-39). Nawet
jeśli nie możemy być z kimś
fizycznie, ludzie, których kochamy,
poczują obecność Zbawiciela i naszą
przy nich.

Święty Josemaría miał bardzo wielką
jasność, że odległość nie jest
przeszkodą w towarzyszeniu jego
dzieciom. Do swoich córek w
Meksyku pisał: „Wiecie, że zawsze
wam towarzyszę z daleka”[4]. Swoim
dzieciom w Australii, na drugim
końcu świata, zwierzył się: „Jakże
bardzo towarzyszę wam stąd!”[5].



Cierpiał tak jak my w takich
sytuacjach: „Paco, czy nie widzisz, że
ten biedny dziadek – tak mówił o
sobie w listach w czasie wojny
domowej, aby uniknąć
niebezpieczeństwa cenzury wojennej
– martwiąc się o swoje dzieci, jest
rozdarty?”[6] Był głęboko przekonany,
że ta bliskość i jedność „nie opiera się
na materialności wspólnego życia
pod jednym dachem. Podobnie jak
pierwsi chrześcijanie, jesteśmy cor
unum et anima una (Dz 4, 32)”[7].

Rozłąka z bliskimi może być dla nas
znacznie trudniejsza niż
jakiekolwiek inne osobiste
cierpienie. Ofiarowanie Bogu
naszego cierpienia za tych, od
których życie nas oddaliło, stanowi
już początek zbliżenia. Ponadto fakt,
że odległość uniemożliwia
natychmiastowy kontakt, może być
iskrą, która rozpali „wyobraźnię
miłosierdzia”[8], „aby zanieść balsam
czułości Boga do wszystkich naszych



braci i sióstr, którzy są w
potrzebie”[9].

W takich sytuacjach szczególnie
ważne jest odkrycie, jakie gesty
czułości są dla każdego z nich
kluczowe. Być może pomoże im
prośba o modlitwę, ofiarowanie ich
bólu lub rady dotyczące naszej misji
apostolskiej. Z pewnością pocieszy
ich to, że potrafimy zrozumieć ich
uczucia. Pamięć o ich rocznicach i
uroczystościach sprawi, że poczują
się nam bliscy. Niektórzy nadal
wysyłają listy lub pocztówki, a
większość korzysta z ogromnych
możliwości, jakie oferuje
technologia, aby poświęcić im uwagę
i wysłuchać ich lub opowiedzieć im
coś, co ich rozweseli. Wysyłanie
drobnych upominków, takich jak
ubrania lub osobiste pamiątki, jest
również sposobem na okazanie
swojej bliskości i może
zrekompensować brak kontaktu.
Czasami wystarczy drobny



upominek, który pokaże, że
pamiętamy o tej kochanej osobie i jej
upodobaniach. Dobrym pomysłem
jest częste dziękowanie im za
wszystko, co dla nas zrobili, a także
proszenie ich o wybaczenie za
wszystkie kłopoty, które im
sprawiliśmy. Pragniemy prosić Pana,
aby odległość nigdy nie była efektem
naszego braku empatii wobec ich
najgłębszych pragnień.

Czy nie ma Stróżów?

W tej misji towarzyszenia tym,
których kochamy, żaden sojusznik
nie jest tak dobry jak Aniołowie
Stróże. Są oni bardzo zainteresowani
naszym zamierzeniem przełamania
izolacji tych bliskich nam osób. Kiedy
Jezus słyszy wyznanie Natanaela,
odpowiada mu, otwierając przed nim
nieoczekiwane horyzonty: «Czy
dlatego wierzysz, że powiedziałem ci:
Widziałem cię pod drzewem
figowym? Zobaczysz jeszcze więcej



niż to». Potem powiedział do niego:
«Zaprawdę, zaprawdę, powiadam
wam: Ujrzycie niebiosa otwarte i
aniołów Bożych wstępujących i
zstępujących na Syna
Człowieczego» (J 1, 50-51). Obecność
Jezusa pod drzewem figowym obok
Natanaela i działanie Aniołów są
niewidzialne, ale absolutnie realne.

Pewnego razu Święty Josemaría
dowiedział się o skomplikowanej
sytuacji, w jakiej znaleźli się dwaj
jego synowie. Musieli zatrzymać się
w pensjonacie, w którym atmosfera
nie była godna polecenia. Jeden z
nich wyraził się eufemistycznie o
„niebezpiecznej okolicy”. Dziennik z
tamtych dni zagłębia się w naturę
niebezpieczeństwa: „w tym domu, co
jest naturalne, znajduje się
odpowiadające mu stado
«lewantyńskich vulpes»”[10][10]. Święty
Josemaría po kilku miesiącach
napisze w Drodze w Burgos punkt,
który odnosi się do tej sytuacji:



„Mówisz, że twoje otoczenie daje ci
wiele okazji, by zbłądzić? – No tak.
Ale czyż nie istnieją również
Aniołowie Stróże?”[11].

Korzystajmy z pomocy tak potężnych
orędowników, aby towarzyszyć
naszym bliskim i zapewnić im ciepło
towarzystwa oraz duchowe
wsparcie, którego potrzebują.
Odległości nie mają znaczenia,
ponieważ miłość szybuje w
przestworzach i staje się wieczna i
Boża.

* * *

«Ujrzycie, niebiosa otwarte» (J 1, 51).
Niebo jest otwarte, ponieważ Maryja
jest jego Bramą. Nasza wiara
zapewnia nas, że kiedy ludzie,
których kochamy, staną w obliczu
samotności ostatniego kroku tu, ku
życiu wiecznemu, nie zabraknie im
matczynej czułości Maryi, tak jak
Jezusowi, który nie był pozbawiony
obecności swojej Matki pod Krzyżem.



Bardzo chcielibyśmy być obecni przy
tych, których kochamy, w tej
ostatniej chwili w cieniu ich drzewa
figowego. Nasza Matka podaruje
nam możliwość wejścia z Nią,
trzymając się jej ręki na tę świętą
ziemię.

[1]Franciszek, Nadzwyczajny moment
modlitwy w czasach epidemii, 27
marca 2020 r.

[2] Leon XIV, Orędzie na V Światowy
Dzień Dziadków i Osób w Podeszłym
Wieku (27 lipca 2025 r.).

[3] Ibidem.

[4]List do córek z Meksyku, z Rzymu,
20 czerwca 1950 r. (AGP, seria A.3.4,
500620-7).

[5]List do synów w Australii, z Rzymu,
8 kwietnia 1964 r. (AGP, seria A.3.4,
640408-1).



[6]List do dzieci z Walencji, 25-VII-1937
(AGP, seria A.3.4, 370725-3).

[7]List 11, nr 23.

[8]Święty Jan Paweł II, List apostolski
Novo millennio ineunte, 6 stycznia
2001, nr 50.

[9] Fernando Ocáriz, List pasterski, 14
lutego 2017 r., nr 31.

[10]Diario del paso de los Pirineos, 6 i 7
października 1937 (Juan Jiménez
Vargas), s. 2, w: AGP, sec A, leg 2, carp
2, exp 1 i 2.

[11]Droga, 566.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/towarzyszenie-z-daleka/
(13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/towarzyszenie-z-daleka/
https://opusdei.org/pl-pl/article/towarzyszenie-z-daleka/

	Towarzyszenie z daleka

