
opusdei.org

Towarzyszenie
duchowe

W adhortacji apostolskiej
‘Evangelii Gaudium,’ papież
Franciszek przypomina nam o
znaczeniu towarzyszenia
duchowego (kierownictwa
duchowego) w życiu
chrześcijanina.

05-09-2019

„Bardziej niż kiedykolwiek
potrzebujemy mężczyzn i kobiet,
którzy mają doświadczenie w
towarzyszeniu, znają sposób
postępowania, w którym wyróżnia



się roztropność, zdolność
zrozumienia, sztuka oczekiwania,
uległość Duchowi, byśmy chronili
wszyscy razem powierzające się nam
owce przed wilkami usiłującymi
rozproszyć owczarnię.”(Evangelii
Gaudium, nr. 171). Tymi słowami
papież Franciszek przypomina nam o
potrzebie towarzyszenia czy
kierownictwa duchowego w życiu
chrześcijanina.

To Duch Święty jest tym, który
uświęca: „wzorcem jest Chrystus;
rzeźbiarzem Duch Święty, poprzez
łaskę”[1]. Ten kto sprawuje osobiste
kierownictwo duchowe jest
„narzędziem” Boga, a więc tego,
który daje wzrost (por. 1 Kor 3,7-9).
Trzeba pozwolić „łasce Bożej i
kierownikowi duchowemu
dokonywać ich dzieła”, żeby pojawił
się „wizerunek Jezusa, w który
przemienia się człowiek święty”[2].
Ta łaska jest udziałem w życiu Jezusa
Chrystusa, która w Eucharystii



sprawia, że jesteśmy „cor unum et
anima una (Dz 4, 32), jednym sercem
i jedną duszą i czyni z nas rodzinę,
Kościół”[3].

1. Braterskie towarzyszenie dzieci
Bożych w Chrystusie

To zrozumiałe, że człowiek szuka
towarzyszenia duchowego, kiedy
postępuje w życiu duchowym i
odczuwa, że Pan prosi go o większą
gorliwość. Z punktu widzenia
teologicznego chodzi o większe 
utożsamianie się z Chrystusem, o
bycie drugim Jezusem dla bliźniego.
To jest prawdziwy powód, dla
którego każdy chrześcijanin może
słusznie szukać pomocy w poradzie
duchowej. Chodzi o to, by żyć w
ciągłym nastawieniu poszukiwania
Boga, trwać w niezachwianej chęci,
by Mu się podobać. W tych
sytuacjach wewnętrzny impuls
wymaga od człowieka czegoś więcej,
ale nie w znaczeniu wydajności



(robienia wielu rzeczy), tylko w
pozwoleniu by dać się prowadzić
Bogu[4] .

Uznanie Kościoła za rodzinę jest
jednym z kluczy do duchowego
towarzyszenia. W tej atmosferze
chrześcijańskiego braterstwa,
rodziny, ludzi kochających
przysłowiowym sercem matki i ojca,
każdemu z nich pomaga się
poszukiwać, odnajdywać i ukochać
Chrystusa[5].

Katechizm Kościoła Katolickiego
przypomina w odniesieniu do
kierownictwa duchowego, że: „Duch
Święty udziela niektórym wiernym
daru mądrości, wiary i
rozeznania”[6]. Te dary można
znaleźć u wszystkich Chrześcijan:
księży, zakonników, zakonnic i
świeckich. Prowadzenie
kierownictwa duchowego innych
osób jest w istocie jednym ze
sposobów, w jaki osoby świeckie



mogą sprawować swe powszechne
kapłaństwo, które uzdalnia „do
pomagania ludziom na ich drodze do
Boga, poprzez świadectwo słowa i
przykładu, poprzez modlitwę i
pokutę”[7].

Towarzyszenie duchowe jest zatem
rzeczywistością opartą na
fundamencie chrztu, na rozwoju
duchowym, jakie ofiarowuje ten
sakrament oraz na konkretnym
apostolstwie. W rzeczywistości do
kierownictwa duchowego
(wprowadzając odpowiednie niuanse
i uproszczenia) można zaliczyć to, co
święty Josemaria pisze w odniesieniu
do apostolstwa przyjaźni i zaufania;
apostolstwo, które w życiu osoby
świeckiej zakłada świadectwo
chrześcijańskiego życia dawane w
sposób naturalny, poprzez codzienne
sytuacje życiowe: „A inni widząc, że
jesteśmy tacy, jak oni we wszystkich
sprawach, poczują się zachęceni do
zadania nam pytania: jak



wytłumaczyć waszą radość? Skąd
czerpiecie siły, aby przezwyciężyć
egoizm i wygodnictwo? Kto was uczy
okazywania wyrozumiałości,
szlachetnego współżycia, oddania i
służby innym? Wtedy właśnie jest
czas, by odkryć przed nimi Boski
sekret chrześcijańskiego życia: by
powiedzieć im o Bogu, o Chrystusie, o
Duchu Świętym, o Maryi. Czas, by
spróbować przekazać im, poprzez
nasze ubogie słowa, to szaleństwo
miłości Boga, którą łaska rozlała w
naszych sercach”[8]. Wszystko to z
pewnością zakłada, że ten, kto
podejmuje się prowadzenia duchowo
drugiego człowieka, spełnia
odpowiednie warunki dojrzałości
duchowej, roztropności, dyskrecji,
opiekuńczości a także formacji, gdyż
kierownictwo duchowe nie polega na
doradzaniu na podstawie własnych
doświadczeń i opinii, ale na
podstawie wiary Kościoła.

2. W stronę świętości



„Aby iść ku Panu, potrzebujemy
zawsze przewodnika, dialogu. Nie
możemy osiągnąć tego wyłącznie na
drodze własnych refleksji”[9]. Rolą
duchowego „mistrza” jest wspieranie
działania Ducha Świętego w duszy i
napełnianie pokojem, prowadzące do
dawania daru z siebie i owocnego
apostolstwa[10]. Dlatego jego praca
wprowadza nas do Ewangelii, w
której „wszystko, każdy szczegół,
został tu zebrany, abyś to wcielał w
konkretnych okolicznościach w
swoje życie”[11]. Kierownictwo
duchowe pomaga odkryć to, co
Ewangelia mówi do każdej duszy, i
odpowiadać oddaniem się. „Ważna
pozostaje dla wszystkich (…) zachęta
do uciekania się do rad dobrego ojca
duchowego, który jest w stanie
towarzyszyć każdemu w głębokim
poznaniu samego siebie i
doprowadzeniu go do jedności z
Panem, aby jego życie coraz bardziej
dostosowywało się do
Ewangelii”[12]. Dobrze przyjęte



kierownictwo duchowe prowadzi do
konfrontacji własnego życia z
Chrystusem i z Jego przesłaniem
miłości (por. J 13, 34), oraz
dostrzeżenia, w świetle Pisma
Świętego i w oparciu o działanie
Ducha Świętego, ręki Boga w swoim
życiu.

„Rolą kierownika duchowego –
naucza święty Josemaria – jest
otwieranie horyzontów, pomoc w
kształtowaniu osądów, wskazywanie
przeszkód, pokazywanie
odpowiednich środków do ich
przezwyciężenia, korygowanie
zniekształceń lub odchyleń na
drodze wzrastania duchowego,
nieustanne zachęcanie: nigdy przy
tym nie tracąc nadprzyrodzonego
punktu widzenia. Jest to
optymistyczne stwierdzenie, gdyż
każdy chrześcijanin może
powiedzieć, że z pomocą bożą może
wszystko (por. Flp 4,13)”[13]. Wraz
ze wzrostem wiary, nadziei i miłości,



łatwiej jest odnosić się do Boga
osobiście i nieustannie, często
poprzez swój życiowy plan. W ten
sposób modlitwa (myślna czy ustna),
częsta spowiedź, uczestnictwo w
Eucharystii – prawdziwym centrum
życia chrześcijańskiego - i znajomość
Pisma Świętego prowadzą do
pogłębienia sensu istnienia,
poznania miłości Bożej, lepszego
poznania siebie, oraz pragnienia
służenia wszystkim duszom.

Święty Josemaria zaleca, aby w
kierownictwie duchowym, zawsze
zwracać uwagę na trzy aspekty
niezbędne do prawdziwego wzrostu
duchowego: wiara, czystość i
powołanie[14]. Ta „trójca” może mieć
związek z tym, co mówią nam Dzieje
Apostolskie, opisując życie i
wytrwałość pierwszych chrześcijan
„w nauce Apostołów i we wspólnocie,
w łamaniu chleba i w
modlitwach”[15]. Wiara odnosi się
do doktryny apostolskiej[16].



Czystość jest powiązana z chlebem
eucharystycznym: częsta komunia
pomaga nam mieć jasne spojrzenie i
chroni skarb czystości. Modlitwa,
odpowiedź na Słowo Boga, który
wzywa, jest niezbędna, żeby być
wiernym własnemu powołaniu[17].

„Wiara i powołanie chrześcijańskie
mają wpływ na całe nasze życie, a
nie tylko na jego część”[18]; tym
samym związane są z życiem
rodzinnym, pracą, odpoczynkiem,
życiem towarzyskim, polityką, itp.
Chociaż kierownictwo duchowe nie
zajmuje się bezpośrednio tymi
obszarami, niemniej jednak powinno
– unikając wszelkiej ingerencji w to,
co nieswoje – proponować
objaśnienia i porady, żeby każdy, z
wolnością i odpowiedzialnością,
pewny w wierze i moralności
katolickiej, podejmował zgodnie ze
znajomością sprawy te decyzje, które
uważa za właściwe, pozwalając, żeby
światło Boże oświecało całe jego



życie. Z tej perspektywy
kierownictwo duchowe ma na celu
promowanie „jedności życia”[19],
które prowadzi do szukania i
kochania Boga we wszystkim, i do
życia całym swoim istnieniem, ze
świadomością misji, jaką niesie ze
sobą powołanie chrześcijańskie.
Kierownictwo duchowe przyczynia
się do procesu wzrostu każdego
chrześcijanina, jako dziecka Boga
Ojca w Chrystusie przez Ducha
Świętego i pomaga odkrywać z
radością postać i miłość Chrystusa
oraz to, do czego wzywa jego
naśladowanie.

3. Wolność i odpowiedzialność

Brat, który towarzyszy duchowo
drugiemu bratu, oferuje
bezinteresowną i uczciwą opinię,
szanując osobowość tego, któremu
doradza, nie naruszając jego
wolności, a tym samym jego
odpowiedzialności. Według słów



świętego Tomasza z Akwinu,
„synowie Boży dzięki Duchowi
Świętemu działają w sposób wolny, z
miłości, a nie jak niewolnicy, z
lęku” (Summa contra gentiles, IV, 22).
Święty Josemaria tłumaczy tę ideę w
ten sposób: „Jedynie kochając
dochodzi się do najpełniejszej
wolności”[20]. Człowiek jest istotą
skrywającą tajemnicę: „W każdej
duszy jest delikatna głębia, do której
tylko Bóg może wejść”[21]. I do
każdego człowieka należy
odpowiadanie na natchnienia Ducha
Świętego, pasterza naszych dusz[22].

Zadaniem pasterza dusz jest
„dążenie do stawiania każdego
człowieka wobec wszystkich
wymagań jego życia i świadczenie
mu pomocy w odkryciu tego, o co
konkretnie prosi go Bóg, bez
ograniczania w jakikolwiek sposób
tej świętej niezależności i tej
błogosławionej odpowiedzialności
osobistej, które charakteryzują



chrześcijańskie sumienie. Ten sposób
postępowania i ten duch opiera się
na szacunku dla transcendencji
prawdy objawionej i na umiłowaniu
wolności istoty ludzkiej. Mógłbym
jeszcze dodać, że opiera się też na
pewności, że historia nie została już
zdeterminowana, ale pozostaje
otwarta na wiele możliwości, których
Bóg nie chciał wykluczać”[23]. Święty
Josemaria wskazuje również, że „by
osiągnąć doskonałość chrześcijańską
w wykonywanym zawodzie lub
rzemiośle, jakie każdy posiada”
chrześcijanie „muszą być
przygotowani do tego, by umieli
korzystać z własnej wolności, by żyć
stałą obecnością Boga, ze szczerą
pobożnością, w zgodzie z
doktryną”[24]. Dlatego porady
kierownika duchowego służą
oświecaniu inteligencji, wzmacniają
wolność. Niekiedy to przekazywanie
prawdy będzie się odbywało z
odwagą i zdecydowaniem.
„Prawdziwa delikatność i prawdziwe



miłosierdzie wymagają, by dotrzeć
do sedna sprawy, chociaż to
kosztuje”[25]: zawsze z taktem i z
poszanowaniem osobistego rytmu
każdego człowieka.

Ten, któremu inny towarzyszy
duchowo, musi być otwarty na
pomoc. Dlatego warto pamiętać, że
„pokora jest prawdą na drodze walki
ascetycznej”[26]. Jednym z
najważniejszych przejawów pokory
jest szczerość, która czasem staje się
"brutalną szczerością"[27], to znaczy,
przejawem tego, co jest w duszy, bez
ozdób i eufemizmów. Kierownictwo
duchowe cechuje poufność[28], która
jest oparta na zaufaniu. Dlatego też,
tak jak kierownictwo postępuje bez
„nakładania gorsetu (…), szanując
każdego człowieka takim, jakim jest,
z jego indywidualnością”[29], ten kto
je przyjmuje, pozwala „łasce Bożej i
kierownikowi duchowemu
dokonywać ich dzieła”, gdyż jeśli na
tym się nie oprze, „nigdy nie pojawi



się rzeźba, wizerunek Jezusa, w który
przemienia się człowiek święty”[30].
To wymaga pewnej regularności w
rozmowach.

W tym środowisku braterskiego
zaufania logiczne jest to, by starać się
być posłusznym wobec usłyszanego
słowa, które przed Bogiem określa
się jako światło od Ducha Świętego.
Można więc mówić o posłuszeństwie
wobec kierownictwa duchowego, ale
mając na uwadze, że posłuszeństwo
nie jest pojęciem jednoznacznym
(por. S.Th. 2-2, qu. 104). W
kierownictwie duchowym, nie
podążamy za radą drugiej osoby z
obowiązku, ani nawet dlatego, że
uznajemy jej większe doświadczenie
czy wiedzę, ale dlatego, że
dostrzegamy, że poprzez jej słowa to
Bóg oświeca i doradza. Wielokrotne
porady kierownika duchowego nie
skupiają się na szczegółach, ale
popychają do refleksji i przede
wszystkim do konfrontacji z Panem



podczas modlitwy. W istocie, to do
osoby zainteresowanej należy
zastanowienie się nad tym, co
usłyszała i podjęcie decyzji o
rozwiązaniu. Decyzja ta z pewnością
została oświecona radą, ale wynika z
rozważań i woli osoby
zainteresowanej.

Wolność, pojmowana jako wybór
dobra, jest w nierozerwalny sposób
związana z odpowiedzialnością
osobistą. „Każdy jest taki, jaki jest –
trzeba traktować każdego tak, jak
robi to Bóg i tak, jak prowadzi go
Bóg. Omnibus omnia factus sum, ut
omnes facerem salvos (1Kor 9, 22),
trzeba być wszystkim dla wszystkich.
Nie ma tu żadnego panaceum.
Ważne jest, żeby edukować,
poświęcać każdej duszy czas, którego
potrzebuje, z cierpliwością
średniowiecznego mnicha
ilustrującego – karta po karcie –
kodeks: pomóc dorastać ludziom,
kształtować świadomość, by każdy



czuł własną wolność i wynikającą z
niej odpowiedzialność”[31]. W ten
sposób kierownictwo duchowe, w
kontekście przyjaźni i w zgodzie z
Bogiem, nadaje kierunek, dodaje
optymizmu, otwiera na nadzieję,
poszerza horyzonty i sprawia, że
dusza jest zdolna do wielkich rzeczy.

Guillaume Derville

tłum. Joanna Ratajska

Bibliografia:

Artykuły z Collationes.org: El
arte de dirigir almas (link do
strony).
ESPA, Fulgencio, Cuenta
conmigo, Palabra, Madryt 2017.
FERNÁDEZ-CARVAJAL, F. Para
llegar a puerto. El sentido de la
ayuda espiritual, Palabra,
Madryt, 2010.
DERVILLE, Guillaume. Głos:
«Kierownictwo duchowe».
Słownik świętego Josemaría

• 

• 

• 

• 

https://www.collationes.org/directionem-spiritualem/el-arte-de-dirigir-almas
https://www.collationes.org/directionem-spiritualem/el-arte-de-dirigir-almas


Escrivá de Balaguer, Burgos,
Monte Carmelo – Instytut
Historyczny Josemaría Escrivá,
2013, str. 339-345.

[1] List 8 VIII 1956, nr 37: AGP, seria
A.3, 94-1–2.

[2] Droga, nr 56.

[3] Rozmowy z prałatem Escriva, nr
123.

[4] Por. Fulgencio Espa, Cuenta
conmigo, 33, Palabra, Madryt 2017.

[5] Por. Droga, nr 382.

[6] Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr 2690; por. nr. 1435, 2695.

[7] To Chrystus przechodzi, 120.

[8] Tamże, 148.



[9] BENEDYKT XVI, Katecheza,
Audiencja ogólna, 16 IX–2009.

[10] por. Droga, nr 62.

[11] Kuźnia, nr 754.

[12] BENEDYKT XVI, Katecheza,
Audiencja ogólna, 16 IX 2009.

[13] List 8 VIII 1956, nr 37: AGP, seria
A.3, 94-1–2.

[14] por. Bruzda, nr 84; Przyjaciele
Boga, 187.

[15] Dz 2, 42.

[16] por. Rozmowy z prałatem
Escriva, 73.

[17] por. Kuźnia, nr 297 i 789.

[18] To Chrystus przechodzi, 46.

[19] por. To Chrystus przechodzi, 10; 
Gaudium et Spes, nr. 43.

[20] Przyjaciele Boga, 38.



[21] List 8 VIII 1956, nr 37: AGP, seria
A.3, 94-1–2.

[22] por. To Chrystus przechodzi, 174.

[23] To Chrystus przechodzi, 99.

[24] Rozmowy z prałatem Escriva, 53.

[25]Andrés Vázquez de Prada, 
Założyciel Opus Dei, tom II, str. 320.

[26] Bruzda, nr 259.

[27] Kuźnia, nr 127.

[28] por. Droga, nr 64.

[29] Przyjaciele Boga, 249.

[30] Droga, nr 56.

[31] List 8 VIII 1956, nr 38: AGP, seria
A.3, 94-1 –2.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/towarzyszenie-duchowe/
(17-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/towarzyszenie-duchowe/
https://opusdei.org/pl-pl/article/towarzyszenie-duchowe/

	Towarzyszenie duchowe

