
opusdei.org

Towarzyszenie
duchowe

Wśród środków formacji jakie
oferuje Dzieło, zawsze istnieje
możliwość skorzystania z
towarzyszenia duchowego, za
pośrednictwem kapłanów lub
osób świeckich. Oczywiście,
każdy decyduje jak i czy
korzysta z tego i każdy
odpowiada za pożytek jaki
osiągnie.

14-08-2024

Przykład Jezusa Chrystusa



Nikodem, znaczący Żyd, członek
Rady Sanhedrynu i faryzeusz, był
świadkiem uwięzienia Jezusa, Jego
niesprawiedliwego potępienia,
pozornego niepowodzenia Jego misji,
odrzucenia przez naród żydowski
swego Mesjasza, opuszczenia przez
prawie wszystkich Apostołów. Mimo
to miał odwagę stawić się przed
Piłatem, wraz ze swoim przyjacielem
Józefem z Arymatei, aby poprosić o
zwłoki ukrzyżowanego Chrystusa i
współpracował przy złożeniu ciała
Jezusa i jego pośpiesznym pochówku
w grobie należącym do swojego
przyjaciela.

Być może cała historia przyjaźni,
uwielbienia i uznania rozpoczęła się
kilka miesięcy wcześniej, kiedy
Nikodem, zaintrygowany
rozmowami ludzi, a przede
wszystkim słowami i czynami
Chrystusa, postanowił pewnej nocy
spotkać się z Nim w ukryciu - z
obawy przed Żydami - aby zapytać



Go bezpośrednio o Niego, o Jego
doktrynę, o Królestwo Boże, które
głosił.

Z pewnością Jezus często nauczał
tłumy i właśnie to nauczanie jest
opisane w Ewangeliach, ale jest
również jasne - choć często
intuicyjne - Jego poświęcenie, by
zająć się każdym osobiście: rodziną
Marii, Marty i Łazarza w Betanii;
chorymi i ich krewnymi, którzy
proszą o uzdrowienie; grzesznikami,
którzy żałują za swoje grzechy;
Dwunastoma, którzy Mu towarzyszą,
zwłaszcza Piotrem; nawet Piłatem i
dobrym łotrem. Zajmował się
każdym z nich tak, jak uważał za
stosowne, zadawał pytania lub
udzielał odpowiedzi, ostrzegał przed
błędem lub dawał wskazówki na
przyszłość.

Wielu świętych w Kościele i wielu
papieży zalecało udanie się do kogoś,
kto ma pewne ludzkie i duchowe



doświadczenie, kto może nam
pomóc. Ponieważ zwrócenie się do
zaufanej osoby w celu
skontrastowania naszego sposobu
patrzenia na osobiste kwestie
naszego życia wynika naturalnie ze
społecznego charakteru człowieka.

Czym jest towarzyszenie duchowe?

Towarzyszenie duchowe nie ma
jednak na celu "wypełnienia luki" w
relacjach międzyludzkich. Jego cel
jest bezpośrednio nadprzyrodzony:
celem tej regularnej i osobistej
konsultacji jest otrzymanie rady,
wskazówek, korekty, zachęty,
otwarcia horyzontów itp. w celu
podążania drogą, która prowadzi nas
do Boga: świętość.

Dzięki towarzyszeniu duchowemu
staramy się lepiej poznać Boga,
doświadczyć bliskiego kontaktu i
łączności z Nim oraz przekazać
naszym bliskim, przyjaciołom i



rodzinie to, co odkrywamy na naszej
osobistej drodze.

Towarzyszenie w życiu duchowym
pomaga nam również "zdystansować
się" od sfery naszej subiektywności w
kontemplacji naszego życia i
prowadzi nas do samopoznania,
które jest niezbędne do rozeznania
naszej drogi ku Bogu.

Aby tak się stało, konieczne jest
poznanie i docenianie osoby, w której
pokładamy nasze zaufanie, a
jednocześnie powinniśmy być gotowi
do wyraźnego ukazania siebie:
swoich skłonności, pragnień,
zmagań, sposobu myślenia i bycia,
wewnętrznych reakcji, postaw w
kontaktach z rodziną, przyjaciółmi i
innymi ludźmi, emocji i ich skutków,
znaczenia nastrojów i impulsów
naszej wyobraźni, ambicji osobistych
i zawodowych itd.

Ale przede wszystkim należy ukazać
jak bliska jest nasza osobista relacja z

https://opusdei.org/pl-pl/article/towarzyszenie-duchowe/


Bogiem: jak wygląda nasz czas
modlitwy, jak obcujemy z Bogiem
podczas celebracji Mszy Świętej i
przyjmując Komunię Świętą, co
oznacza dla nas sakrament pokuty,
żal za grzechy, miłosierdzie Boże, jak
spotykamy Boga i prowadzimy z Nim
dialog w naszej pracy i w
codziennych wydarzeniach. Dobrze
jest też powiedzieć, w jaki sposób
postrzegamy siebie jako dzieci Boże i
członków Kościoła, jak staramy się
żyć w jedności ze wszystkimi i jak
pomagamy tym, którzy są
najbardziej potrzebujący w jakiejś
dziedzinie, jakich środków używamy,
aby mieć intensywne relacje
przyjaźni i być obdarzonym
zaufaniem przez naszych przyjaciół
oraz jak szukamy nowych przyjaciół.
Krótko mówiąc, dajemy poznać
nasze zmartwienia, smutki i radości:
to, co każdy z nas nosi w sercu.

Według słów papieża Franciszka,
"ważne jest przede wszystkim, aby 

https://www.vatican.va/content/francesco/pl/audiences/2023/documents/20230104-udienza-generale.html


dać się poznać, nie bojąc się podzielić
najbardziej delikatnymi aspektami,
tym, w czym odkrywamy, że jesteśmy
najbardziej wrażliwi, słabi lub
obawiający się osądu. Trzeba dać się
poznać, odsłonić samego siebie
osobie, która nam towarzyszy w
drodze życia"[1]. W tych rozmowach
zobaczymy, być może w nowym
świetle, nasze wady i słabości. Święty
Josemaria zachęca nas, abyśmy
szukali kogoś, kto będzie nam
towarzyszył, komu: „powierzycie
swoje pragnienie świętości i
codzienne problemy, które dotyczą
życia wewnętrznego, porażki,
których doznajecie i swoje
zwycięstwa. W tym kierownictwie
duchowym bądźcie zawsze bardzo
szczerzy. Nie skrywajcie niczego,
otwórzcie szeroko swoją duszę, bez
obawy i wstydu"[2].

Ten, kto nam towarzyszy, pomoże
nam również przezwyciężyć chwile
zniechęcenia, uniknąć nadmiernie



pesymistycznego i negatywnego
sposobu widzenia (siebie lub innych),
uświadomić sobie wartości i zalety,
które posiadamy, siłę naszej dobrej
wiary, nasze szczere pragnienie
poprawy i naszą głęboko
zakorzenioną gotowość do ciągłego
otwierania się na Boga. Nierzadko
dzięki tym rozmowom "odkrywamy
ze zdumieniem różne sposoby
widzenia spraw, oznaki dobra, od
zawsze w nas istniejące"[3].

Wśród środków formacji
oferowanych przez Dzieło zawsze
istnieje możliwość duchowego
towarzyszenia: za pośrednictwem
kapłanów lub osób świeckich.
Oczywiście, każdy jest wolny w
korzystaniu z tych środków i to od
niego zależy, czy otrzyma więcej czy
mniej łaski od Boga.

Towarzyszenie duchowe a wolność

Jak mówi święty Josemaria, nasz Pan
"chce, abyśmy byli wolni i różni. Ale



chce, abyśmy byli odpowiedzialnymi
i konsekwentnymi katolickimi
obywatelami, aby umysł i serce
każdego z nas nie były rozbieżne, aby
każdy szedł własną drogą, ale
abyśmy byli zgodni i stanowczy,
abyśmy czynić zawsze to, co jest
jasno postrzegane jako słuszne, nie
dając się ponieść - z powodu braku
charakteru i braku wierności
sumieniu - przemijającym trendom
czy modom"[4]. Jest to gra, z woli
Boga, prawdy, dobra i wolności.

W tym procesie wewnętrznego
towarzyszenia nasza wolność jest
wspierana i umacniana: dogłębne
poznanie oczami Boga tego, jacy
jesteśmy i dlaczego postępujemy w
ten czy inny sposób, uwalnia nas od
nadmiernego zastanawiania się nad
tym, co dzieje się z nami w danym
momencie, pomaga nam redukować
pytania, które nie mają większego
znaczenia, otwiera horyzonty i
zachęca nas do wychodzenia poza

https://opusdei.org/pl-pl/search/?query=wolno%C5%9B%C4%87#gsc.tab=0&gsc.q=wolno%C5%9B%C4%87&gsc.page=1


siebie i pamiętania, że sedno życia
chrześcijańskiego polega na uczeniu
się kochania Boga i innych... i
pozwalaniu się kochać przez Boga i
przez innych.

Oczywiście osoby, które zwracają się
z prośbą o towarzyszenie, kierują się
"pragnieniem postępu w
naśladowaniu Chrystusa (...) Dlatego
postępują z duchem inicjatywy i
odpowiedzialności"[5]. Ten, kto
towarzyszy, nie dyktuje, nie osądza,
nie rozkazuje: jego praca polega
"tylko" na doradzaniu, poszerzaniu
perspektyw, pomaganiu w
odkrywaniu punktów widzenia,
przekazywaniu doświadczenia życia
w zażyłości z Bogiem zgodnie z
naszymi możliwościami i potrzebami
chwili, zachęcaniu nas do życia z
coraz większą spójnością i jednością -
co wynika z uczenia się patrzenia na
wszystko oczami Boga - oraz z
większym pragnieniem życia
całkowicie dla Boga i



wykorzystywania naszych zasobów z
odwagą, nadprzyrodzoną ambicją i
zdrowym duchem przygody.

Ze swej strony ten, któremu się
towarzyszy, stara się rozważyć w
modlitwie otrzymane rady i
najlepszy sposób wprowadzenia ich
w życie: "Pan obficie wspiera swoją
łaską pokorę tych, którzy przyjmują
porady w kierownictwie duchowym
z wizją nadprzyrodzoną,
dostrzegając w tej pomocy głos
Ducha Świętego"[6].

Ten, kto towarzyszy, zawsze szanuje
intymność osoby, która jest częścią
tajemnicy Boga działającego w
każdej duszy. Jego rola polega na
pobudzaniu inicjatywy tych, którzy
proszą go o radę i prowadzeniu ich,
aby jako pierwsi szukali i odkrywali
światło, które Bóg im daje, oraz
projekty, którymi Bóg chce się z nimi
podzielić. Jest to kwestia, jak
powiedział święty Josemaría,



"pomagania duszy, aby chciała
szukać Boga, odkrywać Jego wolę, w
pełni wykorzystywać swoją wolność,
aby podążać swoją drogą za
światłami, natchnieniami i
sugestiami, które Duch Święty
umieszcza w jej duszy.

W tym celu ważne jest również, aby
ten, kto otrzymuje pomoc, nauczył
się słuchać głosu Boga za
pośrednictwem tego, który
towarzyszy mu duchowo, który " nie
stawia się na miejscu Pana, nie
wykonuje pracy zamiast osoby, której
towarzyszy, ale idzie u jej boku,
zachęca do odczytywania tego, co
dzieje się w jej sercu "[7].

Krótko mówiąc: towarzyszenie jest
zawsze czyjeś, decyzje są zawsze
własne... i obaj spoglądają na Boga,
który jest prawdziwym protagonistą.

[1] Franciszek, Audiencja Generalna, 4
stycznia 2023 r.



[2] Przyjaciele Boga, 15.

[3] Franciszek, ibidem.

[4] Święty Josemaria, List 6-V-1945 , nr
35

[5] Echevarria, J., List pasterski o
Nowej Ewangelizacji, 02-X-2011, nr
17.

[6] Ibidem.

[7] Franciszek, Ibidem.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/towarzyszenie-duchowe-2/
(20-01-2026)

https://escriva.org/pl/amigos-de-dios/15/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pasterski-2-x-2011/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pasterski-2-x-2011/
https://opusdei.org/pl-pl/article/towarzyszenie-duchowe-2/
https://opusdei.org/pl-pl/article/towarzyszenie-duchowe-2/

	Towarzyszenie duchowe

