opusdei.org

To, co normalne,
dyskretne i Boze

Niektorzy ziomkowie Jezusa
watpili w to, ze moc Boza moze
objawic sie w kims ,,tak
zwyczajnym”. Pan wcigz chce
odnajdywac nas w tym, co
zwyczajne, utkane z prostych
norm poboznosci, ktorymi
staramy sie zyc.

14-08-2022

Jest szabat. Jezus przebywa w
synagodze w Nazarecie. By¢ moze na
mys$l przychodzga Mu liczne czule
wspomnienia z dziecinstwa i



miodosci. Ilez razy musial tam
stucha¢ Stowa Bozego! Do Jego
ziomkow, ktdrzy znaja Go od dawna,
docieraly r6zne wiadomosci na temat
cudow, jakie czynil w sgsiednich
miastach. Ten fakt powoduje za$ co$
dziwnego: znajomosc z Jezusem staje
sie dla nich przeszkoda. «Skad u
niego ta madrosc¢ i cuda? Czyz nie
jest on synem ciesli?» (Mt 13, 54-55),
zadaja sobie pytanie. Zaskakuje ich,
ze zbawienie moze przyjsc¢ od kogos,
czyje dorastanie widzieli na co dzien.
Nie wierzg, ze Mesjasz mogt zy¢
posrod nich tak dyskretnie i
niepostrzezenie.

Jak ziomkowie Jezusa

Mieszkancy Nazaretu uwazaja, ze
dobrze znaja Jezusa. Sa pewni, ze to,
co sie o Nim opowiada, nie moze by¢
prawda. «Czy jego Matce nie jest na
imie Mariam, a jego braciom Jakub,
Jozef, Szymon i Juda? Takze jego
siostry czy nie zyja wszystkie u nas?



Skadze wiec u niego to

wszystko?» (Mt 13, 56). Wsrod ludu,
ktory nie czyni wizerunkdéw Boga,
ktory nawet nie wymawia Jego
imienia, jeden z ich rodakow
twierdzi, ze jest Mesjaszem...
Niemozliwe. Co wiecej, znaja Jego
pochodzenie, znaja Jego rodzicow,
znaja Jego dom: «Byla to rodzina
prosta, bliska wobec wszystkich,
normalnie wlgczona w lud»". Nie
rozumiejg, jak ktos tak podobny do
nich, moze czyni¢ cuda. «Wydaje sie,
Ze w przecietnosci Jezusa, robotnika
Z prowincji, nie kryje sie zadna
tajemnica. Jego pochodzenie ukazuje
Go jako rownego wszystkim
innym»". Syn Bozy pracowal z
Jozefem w jego warsztacie.
«Wiekszo$¢ zycia poswiecit temu
zadaniu, wypelnianemu w zyciu
prostym, nie budzgcym zadnego
podziwu»". Dlaczego zwyczajnosé
zycia Jezusa mogta by¢ powodem
niewiary w Jego Boskosc¢?



Chociaz moze nam sie to wydawac
czyms$ odleglym, ograniczonym do
0s0b, ktore zyly w czasach Chrystusa,
W rzeczywistosci my réwniez czesto
jesteSmy podejrzliwi w stosunku do
przecietnosci. Przycigga nas to, co
szczegollne, zwracajace uwage,
niezwykle. Zachwyca nas naruszanie
codziennego rytmu. ZwyKkle dzieje sie
tak, ze widzimy, Ze nasza zdolnos¢
dziwienia sie jest uSpiona. Uwazamy
za oczywiste, ze dzieje sie wiele
spraw, zamykamy sie w pewnej
rutynie, przechodzac do porzadku
dziennego nad cudami, ktore sg poza
tym, co przecietne. Zeby nie szukac
daleko, czesto przyzwyczajamy sie
nawet do najwiekszego z tych
wszystkich cudow, do obecnosci Syna
Bozego w Eucharystii. Jednakze to
samo moze nam sie przydarzy¢, jesli
chodzi o nasze osobiste spotkanie z
Chrystusem w modlitwie, je$li chodzi
o te serenade aktow strzelistych na
cze$C¢ NajSwietszej Maryi Panny, jaka
jest Rozaniec Swiety, albo w



przypadku tych chwil, w ktérych
chcemy napelnia¢ nasz umyst i nasze
uczucia chrzescijanska doktryna
poprzez czytanie duchowe. By¢ moze
przyzwyczailiSmy sie do tego, ze
mamy naszego Stworce w zasiegu
reki. Szafarz wszelkich task, mitosc,
ktora wypeinia kazde pragnienie, jest
zamkniety w nieskonczonej liczbie
tabernakulow znajdujacych sie na
calym ziemskim globie. Bog zechciatl
uobecnic cala swojg wszechmoc w
miejscach, ktore oferuje Mu
przecietno$c. Dziala stamtad. I tak,
czesto bez rozglosu, w naszym
otoczeniu rodza sie niezliczone cuda.

Za kulisami codziennosci

Moze nas zbic z tropu owa
przecietnosc¢ Boga, dlatego ze
przeciwstawiamy ja pewnej
spontanicznosci, jaka by¢ moze
uwazamy za istotny element jakiejs
relacji. To, co przecietne, moze nam
sie wydawac nazbyt przewidywalne,



dlatego ze pozornie brakuje tam
kreatywnosci, czynnika zaskoczenia,
namietnosci cechujacej prawdziwg
mitos¢. By¢ moze tesknimy za czyms$
wyrozniajacym sie, co uczyni z
naszej relacji z Bogiem niezréwnana,
jedyna w swoim rodzaju i
niepowtarzalng przygode,
widowiskowe Sswiadectwo, ktore
moze nawet poruszy¢ inne osoby.
Mozemy sadzic, ze przecietnos¢
ujednolica i roztrwania wklad, jaki
kazdy moze wnie$¢. To prawda, ze
wobec tego, co zawsze jest takie
samo, zrozumiala reakcjq jest
przyzwyczajenie.

Niemniej jednak, wiemy, ze Bog
zaprasza nas do odnalezienia Go w
czyms$ najbardziej zwyczajnym, w
codziennosci. Taka jest rowniez
ludzka miltos¢, ktora wzrasta i
poglebia sie, nie tylko postugujac sie
wielkimi, szczegolnymi chwilami, ale
rowniez w owym milczeniu,
zmeczeniu i niezrozumieniu



wspdlnych dni, po prostu w
przebywaniu razem. «Istnieje cos
Swietego, Bozego, ukrytego w
sytuacjach najbardziej
prozaicznych»*, Odkrycie tego
czegos wprawiloby nas w zachwyt.
Dzieje sie tak, ze chociaz nasza
relacja z Bogiem ma miejsce posrod
przecietnosci, procesja odbywa sie
wewnatrz. Gorgca mito$¢ Boga moze
wygodnie poruszac sie za kulisami
przecietnosci, w dniu dzisiejszym bez
spektakularnych efektow, bez
sztucznych ogni, ale z zarzgcymi sie
weglami. Powod jest taki, ze wiemy,
iz w kazdej chwili ktos$ patrzy na nas
z ciggle nowa czuloscia. Bogu nie
przeszkadza przecietnosc, jaka jest
moje zycie. Jest ono moje i to jest dla
Niego wystarczajace. Rzeczywiscie
Bog daje nam szanse uczynienia z
naszego zycia czegos wyjatkowo
szczegollnego i specjalnego. On nie
umie liczy¢ inaczej niz pojedynczo.
Nigdy nie robi poréwnan miedzy
swoimi dzie¢mi. Powotlal kazdego z



nas przed stworzeniem swiata (por.
Ef 1, 4). Nie ma nikogo takiego
samego jak ja i dlatego jestem
niepowtarzalny i bezwzglednie mity
Bogu.

Pieszczoty wydaja si¢ monotonne

Ta przestrzen przecietnosci, w ktorej
dziata Pan, umozliwia, zeby nasze
zycie bylo, jak méwi Sw. Pawel,
«ukryte z Chrystusem w Bogu» (Kol 3,
3). Pelne jednakowych dni, w ktorych
na pozdr nic sie nie dzieje, a jednak
maja miejsce najbardziej
niesamowite wydarzenia. «W tej
wytrwatosci, aby iS¢ naprzadd, dzien
po dniu, widze Swietos¢ Kosciola
walczacego. Jest to czesto ,SwietosSc z
sasiedztwa”»"'. Z zewnatrz mogloby
sie wydawac, Zze monotonia ogarneta
tego, kto probuje zy¢ ta Swietoscig w
sprawach codziennych. Niemniej
jednak, pragnac zdemaskowac te
powierzchowna wizje, Sw. Josemaria
porownywatl drobne i stale zwyczaje



poboznosciowe takiej duszy do
pieszczot matki w stosunku do
matego dziecka: «Czy plan zycia to
monotonia? Czy pieszczoty matki sa
monotonne? Czy ci, ktorzy sie
kochaja, nie mdéwia sobie zawsze
tego samego?»"®. Réwnoczesnie Bog
jest skupiony na nas i nie przestaje
myslec¢ o nas ani milowac¢ nas w
zadnej chwili. Nie jest istotne, ze
nasze zycie jest tak przecietne, tylko
ze jest tak wyjatkowe dla Niego.

Swiety Bernard z Clairvaux pisat do
Papieza Eugeniusza III, swojego
wielkiego przyjaciela, ktory zostat
pozniej beatyfikowany, zachecajac
go, zeby nie zaniedbywal stalego
zycia modlitewnego i w ten sposob
zapobieg! sytuacji, w ktorej
pochionelyby go zajecia, ktérym miat
sie poswiecic¢ podczas swojej nowej
postugi: «Oderwij sie od swoich zajec
przynajmniej na pewien czas.
Absolutnie nie pozwdl, zeby cie
wciggnely i powiodly tam, dokad nie



chcesz. Czy chcesz wiedzie¢ dokad?
Do zatwardzialosci serca»"”. Bez
konkretnych, codziennych
zwyczajow zwigzanych z
poboznoscia sercu grozi
niebezpieczenstwo, ze zamknie sie
na milo$¢ Boga i stanie sie
zatwardziale. Bez Jego czulosci
nawet to, co jest najbardziej Swiete,
moze straci¢ sens. Bez Boga u
naszego boku natychmiast tracimy
wszelkie sily.

W maju 1936 roku Sw. Josemaria
prowadzil pewng rozmowe i
zaproponowat shuchaczom, zeby
kazdy poprosit o «laske do
wypelniania mojego planu zycia w
taki sposob, zeby dobrze
wykorzystywac czas. Dlaczego klade
sie 1 wstaje o niewlasciwej
godzinie?»"®. Moze tez zrodzic¢ sie w
nas pytanie: co ma wspolnego mitos¢
Boga z pora pdjscia na spoczynek? To
jest cud przecietnosci Boga. Dla
Niego sa istotne, i to bardzo, nasz



sen, nasze zdrowie, nasze plany.
Przede wszystkim zas Bog chce, zeby
w ostatniej chwili nie ogarnial nas
niepokdj o to, zeby zrobi¢ wiecej niz
pozwolil dzien, dlatego ze tym, kto
dziala, jest zawsze Bog.

Dla zapewnienia naszej wolnosci

Na poczatku swojego pontyfikatu
Benedykt XVI wzywal nas do
czujnosci wobec cigglego
niebezpieczenstwa, ktore by¢ moze
bylo obecne rowniez w owej
synagodze w Nazarecie, o ktdrej
wspomnieliSmy na poczatku:
«Cierpliwos¢ Boga odkupia Swiat, a
niecierpliwo$¢ ludzi go niszczy»"'.
Przecietnos$¢ wydaje nam sie rowniez
zbyt powolna, mozemy uwazac, ze
pojawia sie pozno. My pragniemy,
zeby sprawy dobre i Swiete jak
najszybciej stawaly sie
rzeczywistoscig. Czasami trudno jest
nam zrozumiec, dlaczego dobro
nadchodzi tak pézno, dlaczego



Mesjasz dziala tak powoli, do tego
stopnia, ze «najpierw spedza
dziewieC miesiecy w lonie swojej
Matki, tak jak kazdy czlowiek, z
nadzwyczajng naturalnos$cig»"”.

W rzeczywistosci by¢ moze poprzez
te forme Bog pragnie zagwarantowac
ludziom wolnos¢, pewnosc, ze my
rowniez chcemy byc¢ z Nim, czy to
modlgc sie przez kilka minut,
zatrzymujac nasz rytm dnia, zeby
poswieci¢ kilka stow Maryi albo
zrobic cokolwiek innego. Gdyby Bog
objawil sie w odmienny sposob,
nasza odpowiedz musiataby byc¢
oczywista. Dlatego widzimy, ze Jezus
wydaje sie szczesliwy, kiedy
przechodzi niepostrzezenie w
scenach Ewangelii. Na przykilad,
medrcy musieli by¢ zaskoczeni,
widzac krola zydowskiego
trzymanego w ramionach przez
mloda niewiaste w takim prostym
miejscu. Bog nie chce uzalezniac
ludzi. Osobowos$¢ Syna jest tak



pociagajaca, ze Bog wybral
objawienie sie w przecietnosci, zeby
dac pole naszej wolnosci. Chce, zeby
Jego dzieci byly wolne a nie
przymuszone. Wie, ze nic nie
stanowi takiego bodzca jak osobiste
odkrycie ukrytego skarbu.
Wdziecznosc i korzystanie z tej
wolnosci — ze wszystkimi blaskami i
cieniami — pomaga nam dzieli¢ Jego
cierpliwos$¢ wobec tak wielu spraw,
ktore na pierwszy rzut oka moga
wydawac sie nam przeszkoda w
odkupieniu, a jednak sa zwyczajna
drogg, na ktorej objawia sie Bog.

Z tego samego powodu rowniez Jego
przykazania i Jego normy sa darem i
zaproszeniem. Mozna skrétowo
okreslic¢ te rzeczywistosc, uciekajac
sie do dwoch wielkich myslicieli
tradycji chrzescijanskiej: «Idac dalej
w tym samym kierunku, Tomasz z
Akwinu mogt powiedziec: ,Nowym
Prawem jest laska Ducha

Swietego” (S. theol. I-1I q 106 a 1) —



nie jest nim jakas nowa norma, lecz
darowana nam przez samego Ducha
Bozego interioryzacja. To duchowe
doswiadczenie rzeczywistej nowosci
w chrzescijanstwie Augustyn mogt
na koniec stresci¢ w stynnej formule:
»~Da quod iubes et iube quod vis —
udziel tego, co nakazujesz i co chcesz,
nakazuj” (Conf. X 29, 40)»™". W tym
Swietle sg wyraznie zrozumiale
niektdre pelne zaru stowa psalmisty,
ktore moga nam postuzyc, zeby
podziekowac Bogu za te wolnosc:
«Opowiadam swoimi wargami
wszystkie wyroki ust Twoich. Ciesze
sie z drogi Twych napomnien jak z
wszelkiego bogactwa. Bede
rozmyslat o Twych postanowieniach
i Sciezki Twoje rozwazal» (Ps 119,
13-15).

Badg jest w tym, co zwyczajne

Zyjemy w epoce zjawisk masowych,
0s0b, ktore maja miliony
nasladowcow, zdjec lub filmow, ktore



rozprzestrzeniajg sie w ciggu kilku
minut. Wobec tej panoramy, jakze
aktualne jest to, co powiedzieliSmy
na temat przecietnosci, w jakiej
dziata Pan? Dobrze wiemy, ze Bog
jest cierpliwy i powiedzial nam, ze
Jego dzialanie jest jak zaczyn. Nie jest
mozliwe odroznienie zaczynu od
ciasta i mimo wszelkich okolicznosci
dociera do najdalszych zakatkow. To
Bog jest pierwszym
zainteresowanym zbawieniem
Swiata, o wiele bardziej niz my.
Istotnie to On nadaje impuls, rozpala
i podtrzymuje. My zasadniczo
przylaczamy sie do tego ruchu
Swietosci: «Z zadziwiajaca
normalnoscia tego, co boskie, dusze
kontemplacyjng przepeinia zapat
apostolski»"?.,

Papiez Franciszek zaprasza nas
wilasnie do tego, zebySmy dali sie
ogarnac¢ pelnemu wdziecznosci
drzeniu: «Jakze jest nam dobrze, gdy
jak Symeon trzymamy Pana ,,w



objeciach” (Lk 2, 28)! Nie tylko w
glowie i sercu, ale w rekach, we
wszystkim, co czynimy: w modlitwie,
W pracy, przy stole, przy telefonie, w
szkole, z ubogimi, wszedzie. Mie¢
Pana w rekach to antidotum na
wyizolowany mistycyzm i
goraczkowy aktywizm, poniewaz
prawdziwe spotkanie z Jezusem
poprawia zarowno poboznych
sentymentalistow, jak i
rozgoraczkowanych ludzi czynu.
Przezywanie spotkania z Jezusem
jest rowniez lekarstwem na paraliz
normalnosci, otwarciem sie na
codzienny chaos, ktéry wprowadza
laska»™. Razem z Chrystusem
chcemy uwolnic sie od tego paralizu
polegajacego na mysleniu, ze w tym,
co zwyczajne, nie ma Boga.

«Maryja uswieca to, co najmniejsze
— ukazywal nam Sw. Josemaria — co
wielu mylnie uwaza za nieznaczace i
bez wartosci: codzienna prace,
troszczenie sie o kochane osoby,



rozmowy i odwiedziny krewnych lub
przyjaciot. Blogostawiona
normalnosc, ktora moze by¢

wypelniona takg miloscig Boga!»™.

Diego Zalbidea

ttum. Bronistaw Jakubowski

[1] Franciszek, Adhortacja apostolska
Amoris laetitia, 182.

[2] Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu.
Dzieciristwo, thum. Wiestaw Szymona
OP, Wydawnictwo Znak, Krakow
2012, str. 11.

[3] Franciszek, Encyklika Laudato sv’,
98.

[4] Sw. Josemaria, Rozmowy z
pratatem Escriva, 114.

[5] Franciszek, Adhortacja apostolska
Gaudete et exsultate, 7.



[6] Sw. Josemaria, Konspekt
rozmowy, 22 sierpnia 1938 r.
Cytowane w: Pedro Rodriguez,
Camino, edicion critico-historica,
Rialp, Madrid, 2004, str. 288.

[7] Sw. Bernard z Clairvaux, List do
Papieza Bl Eugeniusza III.

[8] Sw. Josemaria, Konspekt
rozmowy, maj 1936 r. Cytowane w:
Camino, edicion critico-historica, str.
288.

[9] Benedykt XVI, Homilia, 24
kwietnia 2005 r.

[10] Sw. Josemaria, To Chrystus
przechodzi, 18.

[11] Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu.
Czesc II: Od wjazdu do Jerozolimy do
Zmartwychwstania, thum. Wiestaw
Szymona OP, Jednos¢, Kielce, 2011,
str. 77.



[12] Sw. Josemaria, To Chrystus
przechodzi, 120.

[13] Franciszek, Homilia, 2 lutego
2018 r.

[14] Sw. Josemaria, To Chrystus
przechodzi, 148.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/to-co-normalne-dyskretne-i-
boze/ (08-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/to-co-normalne-dyskretne-i-boze/
https://opusdei.org/pl-pl/article/to-co-normalne-dyskretne-i-boze/
https://opusdei.org/pl-pl/article/to-co-normalne-dyskretne-i-boze/

	To, co normalne, dyskretne i Boże

