
opusdei.org

To, co ma oświetlić,
musi spłonąć:
Małżeństwo i celibat
apostolski (II)

Żyć jak Chrystus, zarówno w
małżeństwie, jak i w celibacie,
oznacza przyjąć nowy sposób
życia dany nam przez Ducha
Świętego: płodną miłość, czyste
serce i pierwszeństwo dla
bogactw Bożych oraz troskę o
najbardziej potrzebujących, w
sposób, jaki głosi Ewangelia.

17-06-2025



W połowie lat pięćdziesiątych n.e.,
Swetoniusz pisze, że cesarz
Klaudiusz «Żydów wypędził z
Rzymu, za to, że bezustannie
wichrzyli. Podżegani przez jakiegoś
Chrestosa»[1]. W oczach władzy
rzymskiej istniała grupa
motywowana przez niejakiego
«Chrestosa», którego uznano za
żywego, chociaż ci z Jerozolimy
upierali się, że umarł ukrzyżowany:
byli to chrześcijanie z Judei, którzy
prawdopodobnie przybyli do stolicy
imperium, aby głosić życie
zmartwychwstałego Jezusa.
Zrozumieli, że nie tylko dwunastu
apostołów jest powołanych do tej
misji, ale wszyscy uczniowie
Chrystusa we wszystkich czasach.
Święty Paweł przypomina o tym
jednej z pierwszych wspólnot:
«Powszechnie o was wiadomo, żeście
listem Chrystusowym dzięki
naszemu posługiwaniu, listem
napisanym nie atramentem, lecz
Duchem Boga żywego; nie na



kamiennych tablicach, lecz na
żywych tablicach serc» (2 Kor 3, 3).
Wszyscy zostali powołani, aby swoim
życiem nieść innym przesłanie
napisane przez samego Chrystusa.

Wielu z nich zawarło związek
małżeński w tej grupie, jest przykład
«setnika Korneliusza uległego woli
Bożej, w domu, którego dokonało się
otwarcie Kościoła dla pogan; Akwili i
Pryscylli, którzy szerzyli
chrześcijaństwo w Koryncie i Efezie i
współpracowali ze św. Pawłem w
jego apostolstwie; Tabity, która dzięki
swemu miłosierdziu wspomagała
potrzebujących w Jafie»[2]. Z drugiej
strony, wielu innych nie wstąpiło w
związek małżeński, z różnych
powodów, między innymi z powodu
otrzymania daru celibatu jako
wezwania do zjednoczenia się
również w tym aspekcie życia z
Jezusem. Około roku 200 Galen,
słynny pogański lekarz, relacjonuje,
że «są wśród nich także kobiety i



mężczyźni, którzy przez całe życie
powstrzymywali się od współżycia
płciowego»[3] Jednocześnie święty
Justyn zaświadcza o tym samym:
«Wielu mężczyzn i kobiet, którzy
mają już ponad siedemdziesiąt lat,
którzy od młodości byli
chrześcijanami, pozostaje
dziewicami»[4] Co było takiego
nowego w przesłaniu lub stylu życia
tych chrześcijan, żonatych i stanu
wolnego, owdowiałych i żyjących w
celibacie, co wzbudziło niepokój
samego cesarza?

Żyli pod nowym prawem

«Nauczajcie wszystkie narody,
udzielając im chrztu w imię Ojca i
Syna, i Ducha Świętego» (Mt 28, 19):
tymi słowami Pan posyła apostołów
— i nadal nas posyła — na cały świat.
Jezus dodał również, że
dokądkolwiek pójdą, powinni
nauczać: «Uczcie je zachowywać
wszystko, co wam przykazałem» (Mt



28, 20). Gdyby te słowa dotarły do
uszu cesarza Klaudiusza, zrozumiałe
byłoby, że byłby zdenerwowany,
ponieważ Jezus Chrystus ustanawiał
nowe prawo, które najwyraźniej
dotyczyło każdego terytorium, w tym
jego własnego. Przykazanie
Chrystusa było jednak zupełnie inne
od tego, co być może sobie
wyobrażał: prawo uczniów – które
wyróżniało ich, gdyby żyli zgodnie z
nim – nie byłoby niczym innym, jak
tylko kochaniem tak, jak On sam
kocha.

Jezus określił to prawo jako «nowe
przykazanie» (por. J 13, 34) i w dużej
mierze jest ono zawsze nowe,
ponieważ nie jest łatwo nauczyć się
kochać w ten sposób. Jeśli
rozejrzymy się wokół siebie, jest
wiele syrenich śpiewów, które
zachęcają nas do życia w inny
sposób, do kochania idoli, wewnątrz
lub na zewnątrz. A jeśli zajrzymy w
głąb siebie, mamy też wiele



powodów, by pokazać, jak delikatne
może być nawet kochanie siebie w
ten sposób: wraz z upływem czasu
kumulujemy napięcia, porażki, lęki,
które uderzają w nasze poczucie
własnej wartości. Któż może kochać
Boga, siebie samego i bliźniego tak
jak Jezus?

Przyjęcie rzeczywistości jako
umiłowanej przez Boga,
nieodwzajemnianie się złem za zło,
nieszukanie sprawiedliwości dla
własnego dobra, próba zobaczenia,
jak my również możemy ją kochać,
jest częścią «zachowywania
wszystkiego, co On przekazał».
Podczas ślubu małżonkowie
deklarują sobie nawzajem: «biorę
ciebie, [N.], za […] i ślubuję ci miłość,
wierność i uczciwość małżeńską oraz
że cię nie opuszczę aż do śmierci. Tak
mi dopomóż, Panie Boże
wszechmogący, w Trójcy Jedyny, i
wszyscy Święci». W pewnym sensie
Bóg czyni to samo z nami; obiecuje



nam, że razem z Nim każda
rzeczywistość może nadawać się do
życia. Nawet w najciemniejszych
rzeczach - nieszczęściach, chorobach,
niesprawiedliwości, niewierności,
niepowodzeniach - możemy odkryć
ukryte znaczenie, słabe światło i z
Jego pomocą możemy zrozumieć, że
«Bóg z tymi, którzy Go miłują,
współdziała we wszystkim dla ich
dobra» (Rz 8, 28).

Błogosławiona Guadalupe[5]

powiedziała, że prowadząc
apostolstwo Opus Dei, będzie
«szczęśliwa wszędzie tam, gdzie
będzie potrzebna»[6], ponieważ wie,
że każda okoliczność sprzyja życiu
tym nowym przykazaniem Jezusa,
tym nowym prawem miłości, które
zachęca wszystkich do życia według
innej logiki. Z tego powodu «jej
projekt życiowy został rozszerzony,
gdy umieściła się w Bożym planie:
Guadalupe pozwoliła się prowadzić
Bogu, z radością i spontanicznością, z



jednego miejsca do drugiego, z jednej
pracy do drugiej. Pan wzmocnił jej
zdolności i talenty, rozwinął jej
osobowość i pomnożył owoce jej
życia»[7]. Życie świętych przypomina
nam, jak to jest żyć pod nowym
imperium, które przezwycięża
egoizm miłością Chrystusa
wcielonego w chrześcijan.

Powołanie do duchowego ojcostwa
i macierzyństwa

Jest więc logiczne, że uczniowie
zaczęli patrzeć na ludzi innymi
oczami, nie dostrzegali już różnic
narodowych ani żadnych innych, ale
starali się kochać Żydów, Samarytan,
Galilejczyków, Rzymian, Greków czy
Persów miłosiernym sercem Boga.
Naśladując Jezusa, stopniowo
uzyskiwali serce ojca i matki,
ponieważ byli powołani do
przekazywania nowego życia, do
rodzenia w wierze tak wielu osób.
Święty Grzegorz z Nyssy wskazuje, że



powodem, dla którego Jezus żył w
celibacie, było właśnie to, że
przyszedł na świat nie po to, aby
zrodzić dzieci zrodzone z krwi lub
ciała (por. J 1, 13), ale aby dać nam
życie nadprzyrodzone, rodząc nas
jako dzieci Boże[8]. Wszyscy
chrześcijanie – naśladowcy Jezusa
Chrystusa – stanu wolnego i
małżonkowie, są powołani do tego
duchowego ojcostwa lub
macierzyństwa.

Przeżywanie tego nowego rodzaju
ojcostwa lub macierzyństwa jest
najwyższą misją każdego człowieka.
Tak jak Księga Rodzaju podkreśla
powołanie do fizycznego ojcostwa i
macierzyństwa (por. Rdz 1, 28), tak
można powiedzieć, że pierwsi
uczniowie, spadkobiercy nowego
rodzaju ludzkiego po Pańskim
Zmartwychwstaniu, zostali powołani
do nowego ojcostwa i macierzyństwa
w Chrystusie. Błogosławiona
Guadalupe, pisząc wielokrotnie do



świętego Josemaríi, nie mogła ukryć
swojej radości, widząc, jak to nowe
życie wzrasta w ludziach wokół niej,
zwłaszcza w studentkach z
akademika, w którym mieszkała:
«Czasem gdy widzimy zadowolenie i
wspaniałą pracę wszystkich
dziewcząt wydaje nam się, że już
wszystko osiągnęłyśmy i
zapominamy, że nasza praca jest
niczym innym jak uczeniem ich
bycia świętymi poprzez dawanie
przykładu»[9].

Małżonkowie tę płodność otrzymują
przede wszystkim dzięki łasce
małżeństwa, ale nie tylko tam. Dzięki
Duchowi Świętemu i innym
sakramentom mają zawsze nowe
światło i siłę, aby troszczyć się o
siebie nawzajem i wychowywać
swoje dzieci – gdy przyjdą – karmiąc
je życiem Bożym. Ci, którzy nie mają
dzieci, mogą również odkryć tę
płodność, rozpalając Bożą miłość w
ludziach i miejscach, których być



może sobie nie wyobrażali. I ten sam
Duch Święty udziela szczególnej łaski
także osobom stanu wolnego lub
tym, którzy otrzymali dar celibatu:
naśladują oni w ten sposób życie
Chrystusa w szczególny sposób
troszcząc się o tak wielu ludzi i dając
im życie duchowe.

W życiu Marcelo Câmara[10],
supernumerariusza Opus Dei, który
zmarł bardzo młodo, wyraźnie
dostrzegamy to duchowe ojcostwo.
Jeden z jego przyjaciół opowiada, że
kiedy był smutny, starał się
rozmawiać z Marcelo: «Po raz
kolejny doświadczyłem tego uczucia,
jakbym przez kilka sekund czuł
Chrystusa bardzo blisko mnie,
czuwającego nade mną,
zachęcającego mnie do wiary.
Nieopisane uczucie pokoju»[11]. Coś
podobnego pamiętają studenci
Arturo Álvareza[12], przyłączonego
Opus Dei, meksykańskiego inżyniera
i profesora. W liście, który do niego



napisali, piszą: «Nauczyciel to ktoś,
kto poza nauczaniem daje swoim
uczniom część siebie, swojej filozofii
życia i swojego credo. Kiedy każdego
ranka uczy swoją klasę, widzimy, jak
w każdej czynności szuka okazji do
spełnienia się, do uświęcenia (...). Jest
nauczycielem, który pozostawi silny
ślad w naszym życiu»[13].

Konieczne oczyszczenie serca

Jezus w delikatnych momentach
Ostatniej Wieczerzy mówi do
apostołów: «Jesteście czyści», choć
zaraz dodaje: «ale nie wszyscy»,
odnosząc się do Judasza (por. J 13,
10). Jest to jeszcze jedna wskazówka
dotycząca tego nowego życia, do
którego zaprasza apostołów: «czysty»
styl życia, to znaczy taki, który jest
konsekwentny i zgodny z Nim, i
który w sercu Jezusa znajduje
najlepszy sposób kochania innych. A
to wezwanie jest dla każdego,
niezależnie od tego, w jakim stanie



się znajduje. Święty Josemaría
dobrze to rozumiał, gdy napisał:
«Obiecuję wam książkę — jeśli Bóg
mi pomoże — która może nosić tytuł:
„Celibat, małżeństwo i czystość”»[14]

Czystość serca jest źródłem płodności
dla jednych i dla drugich. Chociaż
założyciel Opus Dei nie napisał tej
książki, chciał wyrazić, że wszyscy
mogą być tak samo błogosławieni
płodnością, gdy znajdą źródło
swojego «nowym przykazaniu». Do
osób będących w związku
małżeńskim mówił: «Postrzegam
łoże małżeńskie jako ołtarz»[15] A do
żyjących w celibacie: «Pragnienie
posiadania dzieci? Dzieci, dużo dzieci
i niezatartą smugę światła»[16]

Być może uda nam się lepiej
zrozumieć «oczyszczenie», o którym
mówi Pan, jeśli przyjrzymy się nieco
bliżej historii Judasza. Wzniosłe
plany i ambicje, które żywił, mieszały
się ze światowością, której nie chciał
się wyrzec. W końcu, nie czując się 



błogosławiony nawet trzydziestoma
srebrnikami, o które sam się
targował, zaczął nienawidzić
wszystkiego, co miał: pieniędzy, bycia
zaliczonym do apostołów, a nawet
własnego życia. Wszystko, co oddala
się od tego oczyszczenia serca,
kończy się ujawnieniem jako ohydne
oszustwo, które nas rozczarowuje,
które oddala nas od naszego
prawdziwego szczęścia. Kuszenie
Jezusa na pustyni jest wymowne w
tym sensie: ukazuje, że diabeł,
obiecując chleb, chwałę i cześć, jest w
rzeczywistości zainteresowany tym,
aby Jezus zbłądził i nie zrealizował
Bożych planów. Diabeł jest w stanie
uwieść kogoś czymś dobrym, aby
odciągnąć kogoś od misji, która
nadaje sens jego życiu. Pokusa
polega nie tyle na «przywłaszczaniu»
dóbr, małych czy dużych, ale na tym,
że te dobra nas usidlają i
uniemożliwiają nam poświęcenie
naszych najlepszych sił na służbę
Bogu i ludziom.



To «oczyszczenie serca», choć
wykuwa się w głębi duszy, przejawia
się także na zewnątrz, często w
drobnych gestach. W życiu
małżeńskim kluczowy może być
szczegółowy sposób nawiązywania
relacji, pamiętania o rocznicach,
zaskakiwania drugiej osoby poprzez
poznanie jej gustów itp. Na przykład
u małżeństwa Alvira[17] widzimy, że
«kupując sobie ubrania, Paquita
często wybierała kolory, które
podobały się jej mężowi»; a z kolei
«kiedy szli do kina, Tomás z
przyjemnością chodził na filmy...
które wiedział, że spodobają się jej
najbardziej»[18] Osoba żyjąca w
celibacie komunikuje również
słowami i postawami, że jest
powołana do dawania życia
nadprzyrodzonego i że miłość jej
życia ma imię; uczy się być
wyrozumiała dla wszystkich,
wrażliwa na potrzeby innych. Uczy
się również, aby nie wysyłać
wprowadzających w błąd



komunikatów, które mogą być źle
zrozumiane co do jej zaangażowania
i intymności. «Celibat apostolski —
mówi Prałat Opus Dei — nie oddziela
nas od innych; ponieważ jednak
pociąga za sobą pewne
zaangażowanie serca niepodzielnie
oddanego Bogu, powinien być
zauważalny w sposobie życia w
oddaniu, analogicznie jak w
przypadku osoby zamężnej czy
żonatej, która nie zachowuje się tak,
jakby nie miała żadnego
zobowiązania wierności wobec
współmałżonka»[19].

Chrystus jest prawdziwym
bogactwem

To «oczyszczenie», o którym mówi
Jezus podczas Ostatniej Wieczerzy,
daje nam jeszcze jedną naukę.
Wiemy, że to, iż Judasz nie był czysty,
wynikało przynajmniej częściowo z
tego, że pozwolił, by rosło w nim
nieuporządkowane pragnienie



bogactwa (por. J 12, 6). Nie wiemy,
jakimi kwotami dysponowała
dwunastoosobowa grupa. Nie byłaby
to wielka fortuna, ale mieli
wystarczająco dużo, by radzić sobie
sami i opiekować się najbardziej
potrzebującymi. Kiedy Jezus mówi
do Judasza: «Czyń prędko to, co masz
czynić», inni myślą, że skoro ma
sakiewkę z pieniędzmi, to prosi go,
aby kupił to, co jest potrzebne na
ucztę, albo dał coś ubogim (por. J 13,
27-29).

To «oczyszczenie», do którego Pan
zaprasza swoich apostołów, obejmuje
również porządek w naszej relacji z
tym, co materialne; Jest wymownym
przypomnieniem o tym, jak
decydujące znaczenie ma ufność
pokładana w Bogu, a zatem życie w
przekonaniu, że dobra materialne są
po to, aby wspierać naszą misję
duchową. Wysyłając
siedemdziesięciu dwóch uczniów,
aby głosili Królestwo, jak i przy wielu



innych razach, Jezus kładzie nacisk
na to, by nie obciążać się rzeczami
zbędnymi, by nie gromadzić
bezsensownie, by nie troszczyć się w
sposób nieuporządkowany o dobra
ziemskie. Łatwo bowiem nasze serca
przywiązują się do tych
zabezpieczeń, a delikatne światło
Ducha Świętego przestaje świecić i
ustępuje miejsca fałszywemu
blaskowi chciwości. Dlatego nie jest
niczym dziwnym, że u początków
Kościoła apostołowie wielkodusznie
rozdawali dobra najbardziej
potrzebującym (por. Dz 4, 34; 24, 17;
1 Kor 16, 1-4; Gal 2,10; itp.) i zawsze,
bez względu na to, czy mieli
bogactwo, czy nie, pokazywali, co jest
istotnym źródłem ich misji: «Nie
mam srebra ani złota - powiedział
Piotr - ale co mam, to ci daję: W imię
Jezusa Chrystusa Nazarejczyka,
chodź!» (Dz 3, 6).

Chrześcijanin uczy się kochać «w
zdrowiu i w chorobie, w dobrej i zlej



doli, aż do końca życia»: jedni wiążą
koniec z końcem, żonglując kontami,
inni twórczo starają się oddać dobra
w służbę innym. Małżeństwo Alvira
podkreśla, że osiągnęli prawdziwy
«cud gospodarczy»[20], zapewniając
odpowiedni rozwój wszystkim
swoim dzieciom. Toni Zweifel[21],
szwajcarski numerariusz Opus Dei, z
kolei jest również pamiętany jako
ktoś, kto «prowadził wielkoduszne i
trzeźwe życie»[22]; był to jednak
dojrzały owoc podróży, która
rozpoczęła się jako młody
profesjonalista. Mówi się, że zanim
odkrył swoje powołanie jako
numerariusz, miał sportowy
samochód, który dostał w prezencie
od ojca w nagrodę za dobre wyniki
jako student inżynierii»[23]. Kiedy
zdecydował się żyć w celibacie
apostolskim, «bardzo szybko dał ojcu
do zrozumienia, że potrzebuje
modelu samochodu bardziej
odpowiadającego jego warunkom
życia, i nakłonił go, aby zmienił mu



na inny, bardziej przydatny dla
akademika: siedmiomiejscowego
Saaba»[24] , który okazał się
niezbędny dla wielu. Krótko mówiąc,
nauczył się korzystać z dóbr w taki
sposób, aby przyczyniały się one do
umocnienia jego misji jako apostoła.

Jeśli musisz dokonać wyboru,
wybierz najsłabszego.

Jest pewna szczególna cecha stylu
życia apostoła, która jest
konsekwencją poprzednich.
Świadomość, że jest się apostołem,
uczenie się kochać zawsze i
wszystkich na wzór Chrystusa, życie
z czystym sercem, zakotwiczonym w
dobrach Bożych, pozwala odczuwać
umiłowanie – także jak Chrystus –
wobec najsłabszych i najbardziej
potrzebujących. Jezus bowiem
uzdrawia chorych, chwali prostych w
sercu, troszczy się o dzieci, lituje się
nad grzesznikami. Można
powiedzieć, że Jezus woli



najsłabszych i najbardziej
potrzebujących, tych, którzy czują się
zagubieni, pokrzywdzeni,
pozbawieni ochrony. Kiedy
uczniowie Jana Chrzciciela chcą się
dowiedzieć, czy jest on Mesjaszem,
ten posyła ich z pytaniem: «Idźcie i
oznajmijcie Janowi to, co słyszycie i
na co patrzycie: niewidomi wzrok
odzyskują, chromi chodzą, trędowaci
doznają oczyszczenia, głusi słyszą,
umarli zmartwychwstają, ubogim
głosi się Ewangelię. A błogosławiony
jest ten, kto we Mnie nie zwątpi» (Mt
11, 4-6).

Dlaczego Jezus ostrzega nas przed
możliwością zwątpienia w Niego?
Być może dlatego, że mężczyźni mają
zwykle inne priorytety. Ludzkie serce
zostało opisane jako «maszyna
preferencji i pogardy»[25] i w dużej
mierze jest to prawda, ponieważ
mamy tendencję do pragnienia tego,
co nam się podoba i odrzucania tego,
co nam przeszkadza. Być może



spontanicznie pojawia się w nas
chęć, aby zbliżyć się do tych, którzy
przynoszą nam korzyść, i
zdystansować się od tych, którzy
sprawiają, że czujemy się
niekomfortowo. Zależy nam na
pierwszych miejscach i jesteśmy
gotowi iść po trupach, aby osiągnąć
coś dobrego. Natomiast uczniowie
Pańscy są powołani, by być tymi,
którzy oczyściwszy swoje serca,
uczucia i zmysły, dają pierwszeństwo
ludziom i obszarom najbardziej
spragnionym życia Chrystusa;
pozwalają sobie na bycie pod 
wrażeniem tego, co jest cenione przez
Pana.

Pedro Ballester[26], na przykład, był w
stanie wykryć, «że w sąsiedztwie jest
ośmioletni chłopiec, który nie ma się
z kim bawić. Mimo, że był o kilka lat
starszy, Pedro zaprosił go do swojego
domu. Od tamtej pory ten chłopiec
często pukał do drzwi
Ballesterów»[27]. Także my możemy



dostrzec wśród bliskich nam tych,
którzy są najubożsi w miłość Bożą, to
znaczy tych, którzy są smutni,
zmęczeni, niestosowni lub odrzuceni
z powodu wieku lub choroby.
«Dziecko. –Chory. Czy nie odczuwasz
chęci, aby pisać te słowa wielką
literą? Bo dla zakochanej duszy
dzieci i chorzy to przecież On»[28].

W Dziele, święty Josemaría pragnął
również, aby szczególną troską
otaczano najbardziej potrzebujących.
Dlatego uczył, jak formować
młodzież poprzez opiekę nad
ubogimi, katechezę dzieci,
promowanie inicjatyw społecznych
w bardzo różnych środowiskach. Z
ojcowską wrażliwością poprosił
wszystkich członków Opus Dei, aby
codziennie modlili się do Matki Bożej
modlitwą Memorare świętego
Bernarda (Pomnij o Najświętsza
Panno Maryjo...), prosząc za osobę z
Dzieła, która najbardziej tego
potrzebuje. Izydor Zorzano, który był



jednym z pierwszych członków
Dzieła, pokazuje, jak ta rzeczywistość
była doświadczana już w czasie
hiszpańskiej wojny domowej. Izydor,
który ze względu na narodowość
argentyńską miał swobodę
poruszania się, mógł odwiedzać
członków Opus Dei, którzy ukrywali
się w Madrycie. Nie ukrywa jednak,
że miał swojego faworyta: Vicente
Rodrígueza Casado. Izydor
powiedział po prostu: «Widuję go
często i to on jest najbardziej
samotny»[29].

***

«To, co ma oświetlić, musi spłonąć»[30]

- mówi współczesny poeta. Istotnie,
wewnętrzny ogień powołania
chrześcijańskiego jest tym, czego
musimy strzec i pielęgnować, aby
stać się, jak powiedział święty Paweł
do Koryntian, «listem
Chrystusowym», który «listem
napisanym nie atramentem, lecz



Duchem Boga żywego; nie na
kamiennych tablicach, lecz na
żywych tablicach serc» (2 Kor 3, 3).
Ogień ten, zarówno w osobach stanu
wolnego, jak i w małżonkach, a także
w tych, którzy otrzymali dar celibatu,
rozpala się w miłości Chrystusa,
rozprzestrzenia się na inne ogniska,
oczyszcza serce i stara się dawać
ciepło tym, którzy najbardziej go
potrzebują.

Gerard Jiménez Clopés i Andrés
Cárdenas Matute

[1] Swetoniusz, Vitae XII Caesarum.
Vita Claudii, XXVV, 3. W pierwotnej
wersji czytamy: "Iudeos impulsore
Chresto assidue tumultuantes Roma
expulit".

[2] To Chrystus przechodzi, 30.



[3] Galen, Libro de sententiis Politiae
Platonicae, zebrane przez Abu Al-
Fida Ismail Ibn-Ali, Abulfedae
Historia Anteislamica Arabice, F. C. G.
Vogel, Leipziga 1831, 109. W
oryginalnej wersji brzmi on: «Sunt
enim inter eos, et foeminae et viri,
qui per totam vitam a concubitu
abstinuerint». Galen urodził się w
Pergamonie (obecnie Turcja) około
130 roku, a zmarł w 201 roku. Był
lekarzem dworu cesarskiego w
czasach Marka Aureliusza, a także
jego syna Kommodusa i kolejnych
cesarzy.

[4] Święty Justyn, Apologia I, 15, 6-7.

[5] Guadalupe Ortiz de Landázuri
(1916-1975) była hiszpańską
chemiczką i nauczycielką, jedną z
pierwszych kobiet w Opus Dei, która
została numerarią. Wyróżniała się
zaangażowaniem w edukację i pracą
ewangelizacyjną w Hiszpanii i



Ameryce Łacińskiej. Została
beatyfikowana w 2019 roku.

[6] María del Rincón, María Teresa
Escobar, Letras a un Santo. Listy z
Guadalupe Ortiz de Landázuri do św.
Josemaríi Escrivá, Biuro
Informacyjne Opus Dei, wydanie
drukowane 2018, 67.

[7] Ks. Fernando Ocáriz, Orędzie z 9
kwietnia 2019 r.

[8] Por. Święty Grzegorz z Nyssy, De
virginitate 2, 1, 1-11.

[9] María del Rincón, María Teresa
Escobar, Listy do Świętego. Listy
Guadalupe Ortiz de Landázuri do
świętego Josemaríi Escrivá, Biuro
Informacyjne Opus Dei, wydanie
drukowane 2018, 88.

[10] Marcelo Henrique Câmara
(1979-2008) był brazylijskim
świeckim, prawnikiem i profesorem,
znanym ze swojego głębokiego życia

https://opusdei.org/pl-pl/article/listy-do-swietego/
https://opusdei.org/pl-pl/article/listy-do-swietego/


wiary i apostolstwa w Opus Dei.
Wyróżniał się radością, duchem
służby i chrześcijańskim
świadectwem w codziennym życiu.
Jego proces beatyfikacyjny jest w
toku.

[11] Maria Zoê Bellani, Lyra Espindola,
No caminho da santidade. A vida de
Marcelo Câmara, um promotor de
justiça, Cia do eBook, 2020, 69.
Tłumaczenie własne.

[12] Arturo Álvarez Ramírez
(1935-1992) był meksykańskim
inżynierem chemikiem i profesorem,
znanym ze swojego poświęcenia się
nauczaniu na Uniwersytecie w
Guadalajarze przez ponad
trzydzieści lat. Wyróżniał się
życzliwością i dyspozycyjnością dla
wszystkich. Jego proces
beatyfikacyjny rozpoczął się w 2021
r. w Guadalajarze.



[13] Javier Galindo Michel, Całe życie
Arturo Álvareza Ramíreza, Minos,
Meksyk 2018, s. 71.

[14] Droga, 120.

[15] Święty Josemaría, Notatki ze
spotkania rodzinnego (1967),
zebrane w: José Luis Illanes
(koordynator), Diccionario de San
Josemaría Escrivá de Balaguer, Monte
Carmelo, Burgos 2013, 490.

[16] Droga, 28.

[17] Małżeństwo zawarte przez
Tomása Alvirę (1906-1992) i Paquitę
Domínguez (1912-1994) było
przykładem chrześcijańskiego życia
w małżeństwie i rodzinie.
Członkowie Dzieła przeżywali swoją
wiarę z radością, prostotą i w duchu
służby, starając się przekazywać
wiarę swoim dzieciom i tym, którzy
ich otaczali. Ich proces
beatyfikacyjny jest w toku.



[18] Hilario Mendo, El secreto de los
Alvira. Przykład miłości małżeńskiej,
Palabra, Madryt 2023, 29.

[19] Ks. Fernando Ocáriz, List pasterski
z 28 października 2020 r., n. 22.

[20] Hilario Mendo, El secreto de los
Alvira. Un ejemplo de amor
matrimonial, Palabra, Madryt 2023,
116.

[21] Toni Zweifel (1938-1989) był
szwajcarskim inżynierem, znanym
ze swojej pracy w Fundacji Limmat,
poświęconej promowaniu projektów
rozwojowych i edukacyjnych na
całym świecie. Wyróżniał się
głębokim życiem wiary, duchem
służby i zaufaniem do Boga, nawet
podczas choroby. Jego proces
beatyfikacyjny jest w toku.

[22] Agustín López Kindler, Toni
Zweifel. Huellas de una historia de
amor, Rialp, Madryt 2016, str. 140.



[23] Por. Tamże, 33.

[24] Tamże, 51.

[25] José Ortega y Gasset, La elección
en amor [Revelación de la cuenca
latente], en Estudios sobre el amor
Revista de Occidente, 8th Edition,
Madrid 1952, 92-99.

[26] Pedro Ballester (1994-2018) był
młodym Brytyjczykiem, znanym z
głębokiej wiary i radości w obliczu
choroby. Był numerariuszem Opus
Dei. Pomimo tego, że w wieku 17 lat
zdiagnozowano u niego raka, stawiał
czoła cierpieniu z siłą i zaufaniem do
Boga, inspirując tych, którzy go znali.
Jego proces beatyfikacyjny jest w
toku.

[27] Jorge Boronat, Pedro Ballester.
¡Nunca he sido más feliz!, Cobel,
Murcja 2022, 19.

[28] Droga, 419.



[29] José Miguel Pero-Sanz, Isidoro
Zorzano, Palabra, Madryt 1996, str.
203.

[30] Anton Wildgans, w: Wenceslao
Vial, Psicología y celibato, w: Juan
Luis Caballero (red.), El celibato
cristiano, Palabra, Madryt, 2019, 183.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/to-co-ma-oswietlic-musi-
splonac/ (28-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/to-co-ma-oswietlic-musi-splonac/
https://opusdei.org/pl-pl/article/to-co-ma-oswietlic-musi-splonac/
https://opusdei.org/pl-pl/article/to-co-ma-oswietlic-musi-splonac/

	To, co ma oświetlić, musi spłonąć: Małżeństwo i celibat apostolski (II)

