
opusdei.org

Teraz, gdy
rozpoczyna się nowy
rok

Św. Josemaría Escriva
zredagował ten tekst na
podstawie nauk, które wygłosił
pod koniec 1970 r., a także
rozważań i swych słów z dwóch
spotkań na Boże Narodzenie, w
dniu 25 grudnia 1973 r. (z
książki „En diálogo con el
Señor”, Madryt 2019, nr 66-70).

31-12-2019

(...) [Brakuje 2 akapitów]



Wiecie, że Ojciec otwiera szczerze
swoje serce przed wami. Nie wierzę
w powiedzenie, że nowy rok to nowe
życie. W dwadzieścia cztery godziny
nic się nie zmienia. Tylko sam Bóg
mógł swoją łaską w jednej chwili
nawrócić Pawła i zmienić go z
prześladowcy chrześcijan w
Apostoła. Bóg sprawia, że spada z
konia, traci wzrok, zostaje
upokorzony, idzie do Ananiasza (por.
Dz 9,33 i nn), aby się dowiedzieć, co
ma zrobić. Św. Paweł był jednym z
wielkich Izraela, wykształconym w
szkole Gamaliela, a ponadto był
obywatelem rzymskim. Pamiętacie? 
Civis romanus sum! (por. Dz 22,25).
Podoba mi się to. Podoba mi się, gdy
wy także czujecie się obywatelami
waszego kraju, ze wszystkimi
prawami, bo wypełniacie wszystkie
obowiązki.

Myślicie, że jest możliwe, by człowiek
wygodny, wszystkiemu niechętny,
nieudolny, który nie trenuje,



zwyciężył międzynarodowe zawody
sportowe i żeby nie był to wielki cud?
Św. Paweł powołuje się na ten
przykład, i ja również. To jest
możliwe jedynie walcząc wiele razy –
czasami wygrywając, czasami
przegrywając – w rzeczach małych,
które same w sobie nie są to
grzechami, nie mają poważnej oceny
moralnej, lecz są jedynie ludzkimi
słabościami, brakami miłości,
brakami hojności. Tylko ten, kto
codziennie oddaje się duchowym
treningom, będzie mógł naprawdę
powiedzieć, że na koniec czeka go
nowe życie. Tylko dzięki temu
duchowemu gimnastykowaniu
dojdzie do celu.

Zobaczcie, co mówi św. Paweł: nolite
conformari huic saeculo, sed
reformamini in novitate sensus vestri,
ut probetis quae sit voluntas Dei, bona
et beneplacens et perfecta (Rz 12,2).
„Nie bierzcie więc wzoru z tego
świata, lecz przemieniajcie się przez



odnawianie umysłu, abyście umieli
rozpoznać, jaka jest wola Boża: co
jest dobre, co Bogu miłe i co
doskonałe”.

Czy nie tak jest w sporcie, kiedy
systematycznie się ćwiczy? Trzy
centymetry więcej, jedna dziesiąta
sekundy mniej. I nagle jeden
niefortunny skok i zawodnik skręca
kostkę. Jaka szkoda! Może dlatego, że
się zaniedbał, przytył i stracił formę.
Moje dzieci, jeśli ten sam człowiek, ta
sama dusza dalej walczy, incydent
ten nie będzie miał żadnego
znaczenia. Będzie to, co najwyższej,
malutki błąd. Ponieważ ćwiczy, aby
osiągnąć lepszy wynik, ma na celu
coś lepszego, bardziej
wartościowego. Jeśli tego nie zrobi,
nie obraża Boga, bo nie jest to
grzech. W taki sposób, po trochu,
prawie nie zdając sobie z tego
sprawy, żeby nie wplątała się w to
pycha, będziecie – będziemy – się
odnawiać, wciąż nadając życiu nowy



sens: in novitate sensus. I będziemy
mieć nowe życie.

Niech każdy rozważy to w osobistej
modlitwie. Każdy uzyska dla siebie
jakieś światło - jedni dużo, inni tylko
iskry. Pewnie ktoś uśnie i nie
wymyśli nic, ale kiedy się przebudzi
zobaczy, że i on ma nowe światło.
Warto, moje dzieci, uważnie
rozważyć te słowa Apostoła.

Zobacz, co mówi św. Piotr: carissimi,
nolite peregrinari in fervore, qui ad
tentationem vobis fit, quasi novi
aliquid vobis contingat (1 P 4,12).
„Umiłowani! Temu żarowi, który
pośrodku was trwa dla waszego
doświadczenia, nie dziwcie się, jakby
was spotykało coś niezwykłego”.
Niech was nie dziwi, że nie możecie
skoczyć, że nie możecie zwyciężyć.
To normalne, że nam się nic nie
udaje. To łaska Boża daje
zwycięstwo! I pamiętajcie, że
pomyśleć, a przyzwolić to zupełnie



co innego. Trzeba umieć to
rozróżnić, żeby uniknąć
niepotrzebnego bólu głowy.

Zaoszczędzamy sobie również wielu
głupstw, kiedy śpimy dobrze,
odpowiednią liczbę godzin; kiedy
jemy, ile potrzeba, kiedy uprawiamy
sport adekwatny do wieku i kiedy
odpoczywamy. Chciałbym jednak,
abyście do każdego dania dodawali
krzyż, co nie znaczy, że mamy nie
jeść. Chodzi o to, by zjeść trochę
więcej tego, czego nie lubicie –
troszeczkę, choćby najmniejszą
łyżeczkę. I trochę mniej tego, co
lubicie, zawsze dziękując za to Bogu .

(...) [Brakuje 3,5 akapitów]

Córki i synowie moi, musicie
podchodzić do rzeczy poważnie.
Podejmijcie drogę na nowo. Jestem
wielkim zwolennikiem słowa
„droga”, ponieważ w oczach Bożych
wszyscy jesteśmy w drodze. Jesteśmy
viatores – wędrowcami, odkąd



przyszliśmy na ziemię, i idziemy do
Stwórcy. Kiedy ktoś rusza w drogę,
ma jasność, dokąd idzie i jaki jest cel.
Chce iść z jednego miejsca do
drugiego. I podejmuje różne środki,
by bezpiecznie dojść do kresu, idzie
odpowiednio szybko, starając się nie
zboczyć na boczne, nieznane szlaki,
na których ryzykuje wpadnięcie w
przepaść albo napotkanie dzikiego
zwierza. Trzeba iść poważnie, moje
dzieci! Musimy podchodzić do rzeczy
Bożych i do dusz z takim samym
wysiłkiem, z jakim inni podchodzą
do rzeczy ziemskich – z wielkim
pragnieniem świętości (…).

(...) [Brakuje 5 akapitów]

Wróćmy jednak do św. Pawła. By
dojść do celu, musi mieć określony
cel. Księga Mądrości Syracha mówi,
że serce głupiego jest jak stłuczone
naczynie (por. 21,14), całe w
kawałkach i każda część osobno. Nie
może się w nim zmieścić mądrość, bo



wycieka. Mówi nam przez to Duch
Święty, że nie możemy być jak
stłuczone naczynie. Nie możemy
mieć woli jak stłuczone naczynie, bo
raz chce tego, innym - tamtego.
Musimy mieć wolę, która ma jeden
cel: porro unum est necessarium!
potrzeba tylko jednego (Łk 10,42).

Nie martwcie się, kiedy wola okazuje
się być naczyniem połatanym przy
pomocy klamer. Jestem wielkim
zwolennikiem klamer, bo sam ich
potrzebuję. Dzięki tym klamrom
woda nie wycieka. Potłuczone i
naprawione naczynie wydaje mi się
cudowne, nawet eleganckie, widać,
że do czegoś służyło. Dzieci moje, te
klamry to dowód, że walczyliście, że
macie powody do upokorzenia, a
jeżeli się nie rozpadniecie, to nawet
jeszcze lepiej.

Owszem, musicie się starać o dobre
dyspozycje wewnętrzne. Napisałem
dawno temu, że kiedy w szklance jest



dobre wino i dolewa się do niego
dobrego wina, zostaje dobre wino.
Tak samo w waszym sercu: musicie
mieć dobre wino z Kany Galilejskiej.
Jeśli macie w duszy ocet, to chociaż
dostaniecie dobrego wina – wina z
wesela w Kanie – wszystko będzie dla
was odrażające, bo w waszym
wnętrzu dobre wino zamieni się w
ocet. Kiedy reagujecie źle, trzeba to
powiedzieć. Przecież byłoby dziwne,
że ktoś idzie do lekarza, żeby mu
pomógł i nie mówi co mu jest.

Nasze prace, pragnienia i myśli mają
więc zmierzać do jednego celu: porro
unum est necessarium, potrzeba tylko
jednego. Oto motyw do sportowej
walki. Mamy prowadzić wszystko do
Boga, ale jak ludzie, nie jak
aniołowie. Nie jesteśmy aniołami,
więc niech was nie dziwią wasze
ograniczenia. Lepiej, że jesteśmy
ludźmi, bo możemy mieć zasługi albo
… doprowadzić się do śmierci
duchowej: umrzeć. Dzięki temu



zdajemy sobie sprawę, że wszystkie
wielkie rzeczy, które Bóg chce czynić
z pomocą naszej nędzy, to Jego
dzieło. Jak uczniowie, którzy wrócili
zachwyceni z powodu cudów, jakich
dokonywali w imię Jezusa (por. Łk
10,17), zdajemy sobie sprawę, że
owoce nie są nasze, że gruszki nie
rosną na wierzbie. Owoce pochodzą
od Boga Ojca, który okazał się tak
dobrym i hojnym ojcem, że
powierzył je naszej duszy.

Więc mamy się nie dziwić, quasi novi
aliquid vobis contingat „jakby nas
spotykało coś niezwykłego”, jakby to
było coś nadzwyczajnego, że
odczuwamy pasje; to normalne, bo
nie jesteśmy z kamienia. Ani że Pan
Bóg działa naszymi rękami cuda, bo
to też jest normalne.

Popatrzcie na przykład św. Jana
Chrzciciela, jak wysyła swoich
uczniów, by zapytali Jezusa, kim jest.
Jezus w odpowiedzi daje im do



rozważenia swoje cuda (por. Mt
11,4-6). Pamiętacie, o jaki fragment
chodzi. Od ponad czterdziestu lat
daję go moim dzieciom na modlitwę.
Takie cuda czyni teraz Pan Jezus
waszymi rękami: ludzie, którzy nie
widzieli, a teraz widzą; ludzie, którzy
nie mogli mówić, bo mieli w sobie
niemego diabła, teraz wyrzucili go i
mówią; ludzie, którzy nie mogli się
ruszać, którzy byli sparaliżowani
wobec wszystkiego, co nie byłoby
czysto materialne, przezwyciężają
teraz swój niedowład i zaczynają
robić rzeczy wartościowe i
apostolskie. Są też tacy, którzy
wydają się żyć, a tak naprawdę nie
mają w sobie życia, jak Łazarz: iam
foetet, quatriduanus est enim, „już
cuchnie. Leży bowiem od czterech
dni w grobie ”(J 11, 39). Wtedy wy z
łaską Bożą i świadectwem swojego
życia, waszej doktryny i waszego
słowa, w porę i nie w porę,
przyprowadzacie ich do Boga i
odzyskują życie.



Wtedy także nie możecie się dziwić:
przecież jesteście Chrystusem i to On
czyni to wszystko przez was, jak
czynił przez pierwszych uczniów.
Wszystko to jest dobre, moje dzieci,
ponieważ umacnia naszą pokorę,
usuwa ryzyko pychy i pomaga mieć
dobrą doktrynę. Świadomość cudów,
jakich Bóg dokonuje dzięki waszej
pracy, sprawia, że jesteście bardziej
skuteczni, wzmacnia waszą lojalność,
a więc w konsekwencji waszą
wytrwałość.

Skończymy słowami Apostoła: 
aemulamini autem charismata
meliora (1 Kor 12,31) - „starajcie się o
większe dary”, nieustannie. Dzieci
moje, wy i ja chcemy być lepsi, tak,
by spodobać się Bogu. I jeśli czasem
coś nam wychodzi trochę nie
najlepiej, nic nie szkodzi. Tylko
trzeba walczyć dalej, bo świętość
polega na walce.



Aemulamini charismata meliora –
starajcie się o lepsze rzeczy, milsze
Bogu. Nie zadowalajcie się tym, jacy
teraz jesteście przed Bogiem. Proście
z pokorą, przez błagającą wszechmoc
Najświętszej Maryi Panny, aby Bóg
Ojciec i Syn wysłali nam Ducha
Świętego, który od nich pochodzi;
aby swoimi darami, szczególnie
darem mądrości pomógł nam szybko
rozróżnić, co jest w porządku, a co
nie. Jako viatores chcemy poświęcić
się temu, co jest w porządku, i unikać
tego, co w porządku nie jest.

(...) [Brakuje 2 akapitów].

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/teraz-gdy-rozpoczyna-sie-
nowy-rok/ (21-12-2025)

https://opusdei.org/pl-pl/article/teraz-gdy-rozpoczyna-sie-nowy-rok/
https://opusdei.org/pl-pl/article/teraz-gdy-rozpoczyna-sie-nowy-rok/
https://opusdei.org/pl-pl/article/teraz-gdy-rozpoczyna-sie-nowy-rok/

	Teraz, gdy rozpoczyna się nowy rok

