
opusdei.org

Teologia uświęcenia
codziennej pracy

"Św. Józef jest doskonałym
mistrzem w dążeniu do
świętości poprzez codzienną
pracę, prowadzącą innych do
świętości". Przedstawiamy
fragment książki o św. Józefie
autorstwa Laurentino Maria
Herran.

17-02-2007

Na fundamencie synostwa Bożego
oparty jest rdzeń ducha św.
Josemaríi: uświęcanie codziennej
pracy zawodowej. Dziecko, idź dzisiaj



i pracuj w winnicy ( Mt 21, 28). Wolą
Bożą jest, aby człowiek pracował z
poczuciem synostwa Bożego. Bóg
posyła każdego człowieka do Swojej
winnicy, aby pracował (por Rdz 2,15).
Daje nam jako dziedzictwo świat
stworzony przez siebie, abyśmy o
niego dbali i przekształcali według
Jego zamiaru. Abyśmy pracując
utożsamiali się z Chrystusem: 
wszystko jest wasze, wy zaś
Chrystusa, a Chrystus – Boga ( 1 Kor
3, 22-23).

Bóg posyła do pracy każdego
człowieka dzisiaj, teraz. To jest owo
wieczne Boskie „dzisiaj”. Z punktu
widzenia teologicznego praca ludzka
jest uczestniczeniem w mocy
stwórczej Boga, jest przedłużeniem
Jego dzieła, jest pracą Boga – Opus
Dei – tak, jak ludzka praca Jezusa w
Nazarecie obok św. Józefa. „Gdy
Kościół celebruje misterium
Chrystusa, w jego modlitwie powraca
słowo ‘dzisiaj’ niby echo modlitwy,



której nauczył go jego Pan (por. Mt 9,
11) i echo wezwania Ducha Świętego
(por. Hbr 3, 7 –4,11; Ps 95,7). Tym
‘dzisiaj’ Boga żywego, do którego
człowiek ma wejść, jest ‘Godzina’
Paschy Jezusa, która przenika i
prowadzi całą historię” ( Katechizm
Kościoła Katolickiego , 1165).

Głębokie przekonanie, że życie
codzienne może być „dzisiaj”
miejscem spotkania z Bogiem
prowadzi chrześcijan do tego, aby
rzetelnie wypełniali swoje
obowiązki. Przekonanie to jest
wspaniałym bodźcem do podjęcia
intensywnej pracy, do oddania się
sprawom zawodowym szukając z
pasją zjednoczenia z Bogiem w
okolicznościach zwyczajnego życia:
„Najpierw jeden akt strzelisty, potem
drugi, trzeci... aż to wszystko wyda
się nam niedostateczne, gdyż słowa
są zbyt ubogie... i wówczas pojawia
się poczucie zażyłości z Bogiem,
zwracamy spojrzenie ku Niemu,



nieustannie i niestrudzenie. Żyjemy
wówczas jakby zaczarowani.
Staramy się wykonywać zadania i
obowiązki naszego stanu możliwie
jak najlepiej, mimo naszych błędów i
ograniczeń, ale dusza nasza pragnie
się wyrwać. Podąża ona ku Bogu
niczym żelazo przyciągane siłą
magnesu. Zaczynamy kochać Jezusa
w sposób bardziej dogłębny, ze
słodkim zachwytem” ( Przyjaciele
Boga , 296).

Na fundamencie synostwa Bożego
buduje się dom poprzez uświęcanie
pracy: dom bez fundamentów nie
staje, a same fundamenty nie nadają
się do niczego. Aby zostać uświęconą
praca musi posiadać dwa wymiary,
podobnie jak krzyż: wymiar
horyzontalny i wertykalny. Wymiar
horyzontalny to praca wykonana
dobrze po ludzku, bez usterek i
partaniny. Wymiar pionowy
natomiast to praca dla Boga, praca
zmieniająca ‘dzisiaj’ w modlitwę,



praca dziecka Bożego. Wzorem pracy
w obydwu tych wymiarach jest św.
Józef: „Józef uczynił z Jezusa
rzemieślnika: przekazał Mu swój
zawód. Dlatego mieszkańcy
Nazaretu, mówiąc o Jezusie, będą Go
nazywać bez różnicy faber i fabri
filius ( Mt 6,3; Mt 13,55, według
przekładu Wulgaty), rzemieślnikiem
i synem rzemieślnika. Jezus
pracował w warsztacie Józefa i
razem z Józefem. Jezus musiał więc
być podobny do Józefa w sposobie
wykonywania pracy, w rysach
charakteru i w sposobie mówienia” ( 
To Chrystus przechodzi , 55).
Obydwaj byli znani jako
rzemieślnicy, a Jezus, który dobrze
uczynił wszystko ( Mk 7,37) pracował
sumienne wiedząc, że każda praca
ludzka ma charakter zbawienny.
Praca Józefa była na co dzień pracą
Boga, pracą z Bogiem i dla Boga.

Te same idee spotkamy w 
Redemptoris Custos : „Ten, o którym



mówiono, że jest ‘synem cieśli’ uczył
się pracy od swego domniemanego
‘ojca’. Jeżeli Rodzina z Nazaretu jest
w porządku zbawienia i świętości
przykładem i wzorem dla ludzkich
rodzin, to podobnie i praca Jezusa
przy boku Józefa-cieśli jest wzorem
dla każdego pracującego człowieka.
Praca ludzka (w szczególności praca
fizyczna) znalazła szczególne miejsce
w Ewangelii. Wraz z
człowieczeństwem Syna Bożego
została ona przyjęta do tajemnicy
Wcielenia. Została też w szczególny
sposób odkupiona. Józef z Nazaretu,
przez swój warsztat, przy którym
pracował razem z Jezusem,
przybliżył ludzką pracę do tajemnicy
Odkupienia” (Jan Paweł II, 
Redemptoris Custos , 22).

W liście apostolskim Novo Millennio
ineunte Jan Paweł II przypomina, że
„cała działalność duszpasterska, jest
perspektywą świętości”, aby w ten
sposób „odkryć ponownie całe



bogactwo treści programowych V
rozdziału Konstytucji dogmatycznej o
Kościele Lumen gentium ,
poświęconego powszechnemu
powołaniu do świętości” (Jan Paweł
II, Novo Millennio Ineunte , 30).

Św. Josemaría Escrivá wypełniał
swoją misję w Kościele starając się
być najwierniejszym narzędziem w
rękach Boga, aby przypominać
przykładem i słowem, czynem i
nauką, w praktyce i w teorii, że
wszyscy –a szczególnie wierni
świeccy – mają w Kościele powołanie
do świętości: to znaczy do
utożsamienia się z Chrystusem. I
środkiem do tej świętości może być –
musi być- praca codzienna,
wypełnienie z miłości obowiązków
zawodowych, rodzinnych,
społecznych, itp. „Kiedy
chrześcijanin „w pełni jest zajęty
wraz z innymi ludźmi swą codzienną
pracą, wśród nawału spraw, napięć,
powinien być w tym samym czasie,



całkowicie pogrążony w Bogu,
ponieważ jest Jego synem” ( To
Chrystus przechodzi , 65).

Trzeba szukać tej świętości tam,
gdzie człowiek żyje i pracuje. Wierny
świecki, który stara się odpowiadać
na Boskie zaproszenie, aby oświecać
drogi ziemskie światłem wiary i
miłości, nie zmienia zewnętrznych
okoliczności w jakich przyszło mu
żyć: zostaje tam gdzie zawsze był, w
tym samym miejscu, w swojej
rodzinie, wykonując własny zawód.
Nie oznacza to, że mniej lub gorzej
powierza się Bożej Opatrzności.
Świecki jest chrześcijaninem, który
ma tą samą odpowiedzialność jak
duchowni. Jest powołany z mocy
chrztu świętego do odkupienia
otaczającego go świata, ze swoimi
trudnościami i radościami, poprzez
życie rodzinne i codzienną pracę.

Podsumowując można potwierdzić,
ze św. Józef uświęcał się w swojej



pracy, uświęcał innych i uświęcał
samą pracę. Jest on doskonałym
mistrzem w dążeniu do świętości
poprzez codzienną pracę,
prowadzącą innych do świętości .
Uświęcać pracę oznacza sanctitas
mundi : świąt odkupiony i
odnowiony na miarę Chrystusa
zmartwychwstałego. I to jest
program, który proponuje Duch
Święty na nową ewangelizację
trzeciego millennium: uświęcać się
przez pracę, uświęcać innych z
poprzez pracę i uświęcać samą
pracę .

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/teologia-uswiecenia-
codziennej-pracy/ (31-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/teologia-uswiecenia-codziennej-pracy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/teologia-uswiecenia-codziennej-pracy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/teologia-uswiecenia-codziennej-pracy/

	Teologia uświęcenia codziennej pracy

