
opusdei.org

Teologia Powołania
(I)

Papież Franciszek zwołał Synod
Biskupów na jesień 2018 r. pod
hasłem „Młodzież, wiara i
rozeznanie powołania”.

08-03-2018

1. Powołanie: rozważania
wstępne

1. «Osobliwą rację godności ludzkiej
stanowi powołanie człowieka do
uczestniczenia w życiu Boga.
Człowiek już od swego początku



zapraszany jest do rozmowy z
Bogiem»[1]. Mówienie o powołaniu
to mówienie o życiu chrześcijańskim.
I vice versa. Jak przypomina II Sobór
Watykański, «za wszystkich umarł
Chrystus i skoro ostateczne
powołanie człowieka jest
rzeczywiście jedno, mianowicie
Boskie»[2].

Powołanie jest zatem relacją
człowieka z Bogiem, do której Bóg go
powołuje. Tak właśnie naucza
chrześcijańskie Objawienie. Dzięki
powołaniu rozpoznajemy się jako
«powołani przez Jezusa Chrystusa
(…), przez Boga umiłowani, powołani
święci» (Rz 1, 6-7)[3]. Dlatego można
powiedzieć, że «życie, samo nasze
życie jest powołaniem. Racją bytu
naszej istoty, rozumnej i wolnej, jest
powołanie»[4]. Trzeba wyjść od tej
szerokiej wizji życia jako powołania,
żeby nie popaść w wizje redukujące
zjawisko powołania.



Przy powołaniu traktowanym w ten
sposób można rozróżnić kilka
możliwych poziomów powołania:

Powołanie do istnienia jest już
samo w sobie, jak wskazuje
Vaticanum II, powołaniem do
życia Bożego i utożsamienia z
Chrystusem: «Człowiek już od
swego początku [inde ab ortu]
zapraszany jest do rozmowy z
Bogiem: istnieje bowiem tylko
dlatego, że Bóg stworzył go z
miłości i wciąż z miłości
zachowuje, a żyje w pełni wedle
prawdy, gdy dobrowolnie
uznaje ową miłość i powierza
się swemu Stwórcy»[5]. To jest
już powszechne powołanie do
świętości[6].
Drugi poziom to powołanie do
Kościoła, poprzez które Bóg
powołuje wszystkich ludzi do
uczestnictwa w jego życiu i
misji[7]. Jest ono połączone z
tym pierwszym poziomem

• 

• 



powołania i można je zaliczyć
do powszechnego powołania do
świętości. Dla chrześcijanina
jest to ogólne powołanie do
życia w Kościele i udziału w
jego misji. W rzeczywistości
rozpoczyna się w nas na sposób
sakramentalny we Chrzcie i
ustanawia nas synami Bożymi i
apostołami — członkami Ciała
Chrystusa, którym jest
Kościół[8].
Trzecim powołaniem, w ramach
ogólnego powołania do życia w
Kościele, jest powołanie do
uczestnictwa w bardziej
konkretny sposób w jego misji.
Kościół jako taki powołuje do
kapłaństwa. Różne instytucje
Kościoła również poszukują
ludzi, żeby spełniać swój
charyzmat. To jest bardziej
szczególny typ powołania.
Wreszcie można rozróżnić
specjalne i bezpośrednie
wezwania Boga do wypełnienia

• 

• 



jakiejś misji. Tak dzieje się w
Starym Testamencie (Abraham,
Mojżesz, prorocy), w Nowym
Testamencie (Maria, Jan
Ewangelista, Paweł); a także w
życiu Kościoła, gdzie niektórzy
założyciele i inni Święci
odczuwali bardzo szczególne
wezwania do pewnej misji. To
są powołania o szczególnych
cechach, które nie przydają się
w innych przypadkach.

Różnym typom powołania
odpowiada na różnych szczeblach
odpowiedź poszczególnych ludzi: na
powszechne powołanie do świętości,
do udziału w życiu Kościoła i w jego
misji oraz, w niektórych
przypadkach, na bardziej szczególne
powołania.

2. Życie człowieka jest powołaniem.
We wnętrzu człowieka tętni
pragnienie pełni, będące motorem
całego jego istnienia. Powołanie jest



niczym ziarno, które Bóg wysiewa w
sercu każdej ludzkiej istoty. Serce jest
spragnione miłości i to wiecznej
miłości. Cóż to jednak znaczy?
Benedykt XVI postawił tę kwestię na
początku swojej drugiej encykliki.
Najpierw przedstawił słowa Św.
Agustyna: «W gruncie rzeczy
pragniemy tylko jednej rzeczy —
„szczęśliwego życia”, życia, które po
prostu jest życiem, po prostu
„szczęścia”. Ostatecznie w modlitwie
nie prosimy o nic innego. Nie
dążymy do niczego innego — tylko o
to chodzi. Potem jednak Augustyn
mówi: patrząc lepiej, wcale nie
wiemy, czego pragniemy, czego
właściwie chcemy. Nie znamy
bowiem tej rzeczywistości; także w
tych momentach, w których myślimy,
że jej dotykamy, nie osiągamy jej
naprawdę (…). Niemniej, w naszej
niewiedzy wiemy, że ta rzeczywistość
musi istnieć. «Jest zatem w nas, aby
tak powiedzieć, światła ignorancja
(docta ignorantia)»[9].



W sercu człowieka tętni pragnienie
pełni (które towarzyszy świadomości
własnej odpowiedzialności) i
niemożliwości zaspokojenia go w
sposób, w jaki można je nasycić w
tym życiu. Egzystencjalnie rzecz
biorąc, jest to właśnie owo
pragnienie, z którym młodzieniec
stawił się przed Jezusem i rzucił się
do Jego stóp, pytając: «Nauczycielu
dobry, co mam czynić, aby osiągnąć
życie wieczne?» (Mk 10, 17).
Właściwie nie wiedział, o co prosi, a
jednak nie miał żadnej wątpliwości,
że jego serce tego pragnie: «Człowiek,
ostatecznie, zna dobrze to, co go nie
zaspokaja, lecz nie może wyobrazić
sobie bądź zdefiniować tego, co
pozwoliłoby mu zaznać owej
szczęśliwości, za którą tęskni w
swoim sercu»[10]. Potrzebujemy, żeby
Bóg dał się poznać w jakiś sposób[11].

To sam Bóg zasiał to pragnienie i to
również On jako jedyny może je
ugasić: «Stworzyłeś nas bowiem jako



skierowanych ku Tobie. I
niespokojne jest serce nasze, dopóki
w Tobie nie spocznie»[12]. I nie
wystarcza nam być, jak się zwykło
mówić, «w dobrych stosunkach» z
Bogiem. Dla owego młodzieńca z
Ewangelii wypełnianie przykazań nie
było wystarczające: „«Przestrzegałem
tego wszystkiego, czego mi jeszcze
brakuje?» Jezus mu odpowiedział:
«Jeśli chcesz być doskonały, idź,
sprzedaj, co posiadasz, i rozdaj
ubogim, a będziesz miał skarb w
niebie. Potem przyjdź i chodź za
Mną!»” (Mt 19, 20-21).

Wezwanie Chrystusa równocześnie 
daje nam poznać pełnię Miłości, do
której jesteśmy powołani i czyni dla
nas dostępną drogę do Niego[13]. W
ten sposób stanowi pełną odpowiedź
na pragnienia, które pielęgnujemy w
naszym sercu. Dlatego jest czymś tak
ważnym kontemplować (i
przedstawiać) powołanie w
perspektywie ludzkiego pragnienia



pełni[14]. W sercu każdego młodego
człowieka tętni to pragnienie, niekiedy
pogrzebane pod tysiącem bodźców,
żądz, przelotnych pragnień… Czy
potrafimy je obudzić, mówiąc o
Chrystusie i o życiu chrześcijańskim?
Czy towarzyszymy każdemu w taki
sposób, żeby odkrył w sobie samym
owo pragnienie życia? Czy też nie
poświęcamy mu więcej czasu niż
rzeczom, które trzeba zrobić,
przykazaniom, które trzeba wypełnić,
normom i obowiązkom, które
obiecują tylko przyszłe szczęście?

3. «Podobało się jednak Bogu
uświęcić i zbawiać ludzi nie
pojedynczo, z wykluczeniem
wszelkiej wzajemnej między nimi
więzi, lecz uczynić z nich lud, który
by Go poznawał w prawdzie i
zbożnie Mu służył»[15]. Bóg
powołuje ludzi do Kościoła, będącego
właśnie zgromadzeniem świętych,
którzy są wybrani i powołani.
Niemniej jednak, to wezwanie, w



Chrystusie i dla Kościoła, «występuje
zawsze jako osobiste powołanie»[16].
Już w Ewangeliach «jest czymś
interesującym obserwacja, że w
odróżnieniu od innych przywódców
swojego czasu głoszących przesłania
o odnowie albo o charakterze
eschatologicznym, Jezus nigdy nie
wzywał ludu jako całości, żeby Go
naśladować. Jezus powołuje
konkretne osoby, pojedynczo»[17]. Z
pewnością istnieje również zbiorowe
wezwanie do świętości (cfr. Mt 5, 48)
i oczywiście byłoby poważnym
błędem pojmowanie osobistego
powołania w sposób
indywidualistyczny. Jednak być może
czymś znaczącym w tym przypadku
jest fakt, że zbiorowe wezwanie
przybiera kształt powołania 
osobistego i nie gubi się w
anonimowości tłumu. Jak
przypominał Św. Josemaría: Bóg nie
pozostawia żadnej duszy zdanej
na ślepy los, wobec wszystkich ma
jakieś zamierzenia, wszystkie



dusze wzywa osobistym, własnym
powołaniem[18]. Powołanie
rozumiane w ten sposób stanowi
«szczególną łaskę, jedyną i
niepowtarzalną, dzięki której każdy
chrześcijanin we wspólnocie Ludu
Bożego buduje Ciało Chrystusa». Jest
zatem równocześnie «własnym
powołaniem, własnym udziałem w
zbawczym dziele Chrystusa»[19]. Jest
czymś interesującym rozważyć te
trzy przymiotniki użyte przez Św.
Jana Pawła II przy tej okazji:
«szczególną, jedyną i
niepowtarzalną».

Osobiste powołanie może być po
prostu w przypadku danej osoby
konkretyzacją ogólnego
chrześcijańskiego powołania, jednak
może również oznaczać szczególne
lub specjalne powołanie wewnątrz
Kościoła. Szczególne w tym sensie, że
niesie ze sobą określoną misję
(czasową, jak w przypadku Sędziów
ze Starego Testamentu, albo 



skierowaną do konkretnej grupy) albo
też prowadzi «do podejmowania 
sposobu życia wpływającego na całą
egzystencję»[20].

Powołanie szczególne pojmowane w
ten ostatni sposób posiada pięć
zasadniczych cech:

Obejmuje «nie tyle działanie
zwyczajnej Opatrzności Boga,
która kieruje wolnością osoby,
ale Bożą inicjatywę uprzednią w
stosunku do wszelkiej refleksji i
decyzji powoływanej
osoby»[21]. «Najważniejsza
jednak, więcej — uprzednia i
decydująca jest wolna i
całkowicie darmowa
interwencja Boga, który
wzywa»[22].
Właśnie dlatego, że «powołanie
nie ma swojego początku w jego
podmiocie, ale w uprzedniej
inicjatywie Boga, nie jest ono
stanem ducha (Instrukcja, 8

• 

• 



grudnia 1941 r., 74), tylko
prowadzi do określonego
chrześcijańskiego
zobowiązania, do ostatecznego i
trwałego oddania Bogu»[23].
Jest wszechogarniające: Wiara
i powołanie chrześcijańskie
mają wpływ na całe nasze
istnienie, a nie tylko na jego
część. Relacje do Boga są z
konieczności relacjami
oddania i ogarniają
wszystko. Postawą człowieka
wiary jest postrzeganie życia
— we wszystkich jego
wymiarach — z nowej
perspektywy: tej, którą nam
daje Bóg[24]. Nie jest to
pojedyncze zadanie, tylko nowa
wizja życia[25], która pozwala
na przeżywanie całego życia w
poczuciu misji.
«Ten sposób bycia
chrześcijaninem, do którego
wzywa powołanie szczególne,
polega na określonym stylu

• 

• 



chrześcijańskiego życia
(duchowość) i szczególnym
sposobie uczestnictwa w
jedynej w swoim rodzaju misji
Kościoła»[26].
Wreszcie «powołania szczególne
zwykły nieść ze sobą — chociaż
w zasadzie niekoniecznie —
wymiar instytucjonalny; to
znaczy, że zwykle są to
wezwania Boga do wyboru
jakiejś szczególnej drogi lub
kierunku wewnątrz Kościoła, w
służbie tej duchowości i tej
specjalnej misji oraz że władzy
kościelnej przysługuje uznanie
ich chrześcijańskiej i kościelnej
autentyczności, ponieważ to
Kościół jest miejscem, w którym
występuje każde powołanie
chrześcijańskie»[27].

Wszystkie te cechy stosuje się na ogół
do każdego powołania szczególnego
w Kościele. Chociaż jego głównym
wzorcem jest powołanie kapłańskie,

• 



odnosi się to tak samo do powołania
do Opus Dei. Jako podsumowanie
może posłużyć coś, co Ojciec napisał
już przed laty:

«W świetle założycielskiego
wydarzenia św. Josemaría Escrivá de
Balaguer dostrzegł wyraźnie, że, aby
przystąpić do czegoś, co zaraz potem
miał nazwać Opus Dei, wymagane
jest Boże powołanie (uprzedzające w
stosunku do wolności powołanego),
obejmujące całe życie, ostateczne i
trwałe, które pociąga za sobą
szczególny styl życia
chrześcijańskiego (duchowość i
szczególny sposób uczestnictwa w
misji Kościoła). W tym
zdecydowanym znaczeniu mówił o 
powołaniu szczególnym, w którym
oprócz tego jest również obecny 
wymiar instytucjonalny. Zawiera się
on zwykle w tym, co nazywaliśmy
powołaniami szczególnymi —
chociaż niekoniecznie — nie tylko
jako faktyczny element, ale jako



element należący do samej istoty, to
znaczy, zawarty w samym
założycielskim charyzmacie»[28].

Oprócz tego w przypadku powołania
do Opus Dei, jako powołania
świeckiego, jego wszechogarniający
charakter «niesie ze sobą
wywyższenie tego, co zwykło się
nazywać powołaniem osobistym, a
konkretnie powołania
zawodowego»[29].

Lucas Buch i Javier Herrero

Tłumaczył Bronisław Jakubowski

ciąg dalszy

trzecia część

[1] II Sobór Watykański, Konstytucja
duszpasterska Gaudium et spes, 7
grudnia 1965 r., 19.

https://opusdei.org/pl-pl/document/teologia-powolania-2/
https://opusdei.org/pl-pl/document/teologia-powolania-3/


[2] Ibidem, 22.

[3] Powołanie w Biblii to bardzo
bogaty temat, wymagający
obszernego przedstawienia. Jest to
krok poprzedzający refleksje
zapisane na tych stronicach. Może
być czymś użytecznym skorzystanie
z podanej na końcuBibliografii.

[4] Bł. Paweł VI, Homilia, 20 kwietnia
1975 r., dostępna w języku włoskim
na www.vatican.va

[5] II Sobór Watykański, Konstytucja
duszpasterska Gaudium et spes, 7
grudnia 1965 r., 19.

[6] To, co było podkreślane przez
bardzo wielu myślicieli w XX wieku,
objawia się również w 
odpowiedzialności, jakiej ludzka
istota doświadcza na samej sobie
(zrealizować się, stać się sobą) oraz w
stosunku do świata i historii (troska o
świat i ludzi, troska o rodzinę).
Człowiekowi życie jawi się jako 

https://www.vatican.va


zadanie, które zostało mu
powierzone. Jest to element
fundamentalny do tego stopnia, że
«można powiedzieć, iż samo pojęcie
osoby ludzkiej jest zakorzenione w
pojęciu powołania», P. O’Callaghan, 
Figli di Dio nel mondo. Un trattato di
Antropologia teologica, EDUSC, Roma
2013, 289. Cfr. tegoż autora La
persona umana tra filosofia e
teologia, «Annales Theologici» 13
(1999) 71-105; również J. L. Lorda, 
Antropología Teológica, EUNSA,
Pamplona 2009, 113-117.

[7] «Każde chrześcijańskie powołanie
pochodzi od Boga, jest Bożym darem.
Nie zostaje ono nigdy dane poza
Kościołem czy niezależnie od niego,
lecz zawsze w Kościele i za
pośrednictwem Kościoła»; poza tym,
«nieodzownie przybiera także kształt
służby „dla” Kościoła», Św. Jan Paweł
II, Adhortacja apostolska Pastores
dabo vobis, 25 marca 1992 r., 35. Cfr.
II Sobór Watykański, Konstytucja



dogmatyczna Lumen gentium, 21
listopada 1964 r., 9.

[8] Cfr. P. Rodríguez, El sentido de la
vocación cristiana, w: Vocación,
trabajo, contemplación, EUNSA,
Pamplona 1986, 25-32.

[9] Benedykt XVI, Encyklika Spe salvi,
30 listopada 2007 r., 11.

[10] Benedykt XVI, Audiencja ogólna,
7 listopada 2012 r.

[11] «Pragnienia nie określają celu
człowieka ani drogi, na której się go
osiąga. Otwarcie człowieka jest zbyt
szerokie, żeby dokładnie
wywnioskować, jaki jest jego cel. W
rzeczywistości wiele osób nie zna
tego celu. Tylko dzięki objawieniu
wiemy, że cel człowieka realizuje się w
pełni w Bogu», J. L. Lorda, 
Antropología Teológica, 147.

[12] Św. Augustyn, Wyznania, 1,1,1,
tłum. Zygmunt Kubiak,



Wydawnictwo Znak, Kraków 1997. 
Katechizm tłumaczy to w następujący
sposób: «Pragnienie Boga jest
wpisane w serce człowieka,
ponieważ został on stworzony przez
Boga i dla Boga. Bóg nie przestaje
przyciągać człowieka do siebie i tylko
w Bogu człowiek znajdzie prawdę i
szczęście, których nieustannie
szuka», 27.

[13] «Chrystus, nowy Adam, już w
samym objawieniu tajemnicy Ojca i
Jego miłości objawia w pełni
człowieka samemu człowiekowi i
okazuje mu najwyższe jego
powołanie (…). Cierpiąc za nas nie
tylko dał przykład, byśmy szli w Jego
ślady, lecz i otworzył nam nową
drogę, którą jeśli idziemy, życie i
śmierć doznają uświęcenia i
nabierają nowego sensu», II Sobór
Watykański, Konstytucja
duszpasterska Gaudium et spes, 7
grudnia 1965 r., 22.



[14] «Jakże więc szukam Ciebie,
Panie? Gdy szukam Ciebie, mojego
Boga, szukam życia szczęśliwego.
Będę Cię szukał, by dusza moja żyć
mogla. Ciało me żyje dzięki mojej
duszy, a dusza żyje dzięki Tobie», Św.
Augustyn, Wyznania, 10, 20. 29, tłum.
Zygmunt Kubiak, Wydawnictwo
Znak, Kraków 1997.

[15] II Sobór Watykański, Konstytucja
dogmatyczna Lumen gentium, 21
listopada 1964 r., 9.

[16] F. Ocáriz, La vocación al Opus
Dei como vocación en la Iglesia, w: El
Opus Dei en la Iglesia, Rialp, Madrid
1993,143.

[17] J. Morales, La vocación en el
Antiguo y Nuevo Testamento,
dostępne na: www.almudi.org

[18] Św. Josemaría, Rozmowy z
prałatem Escrivá, 106.

https://www.almudi.org


[19] Św. Jan Paweł II, Encyklika 
Redemptor hominis, 4 marca 1979 r.,
21. Istotnie «powołanie — każde
powołanie — będąc czymś
osobistym, jest zarazem czymś
wspólnotowym: Bóg powołuje w
Kościele i przez Kościół», F. Ocáriz, 
La vocación al Opus Dei como
vocación en la Iglesia, 137.

[20] F. Ocáriz, La vocación al Opus
Dei como vocación en la Iglesia, 145.
W sprawie rozróżnienia między
powołaniem osobistym a
powołaniem szczególnym, cfr. 
ibidem, 162-167. W tym drugim
znaczeniu głównym wzorcem
każdego powołania szczególnego jest
kapłaństwo urzędowe, które tym
samym będzie występować dość
często na kolejnych stronicach.

[21] Ibidem, 145. W tym samym
tekście powraca wiele razy do tej
zasadniczej cechy każdego
powołania specjalnego w Kościele.



Istotnie jest to jedna z idei, które
tworzą główną oś wykładu (cfr. zarys
przedstawiony w punktach 135, 167,
197). Na tej samej zasadzie
O’Callaghan stwierdza, że
«powołanie jest owocem inicjatywy
Bożej, nie ludzkiej», Figli di Dio nel
mondo, 289.

[22] Św. Jan Paweł II, Adhortacja
apostolska Pastores dabo vobis, 25
marca 1992 r., 36.

[23] F. Ocáriz, La vocación al Opus
Dei como vocación en la Iglesia,
165-166.

[24] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 46.

[25] Św. Josemaría, List z 9 stycznia
1932 r., 92, za: A. Vázquez de Prada, 
Założyciel Opus Dei: życie Josemaríi
Escrivy, t. 1: Panie, żebym przejrzał!,
tłum. Paweł Skibiński, Wydawnictwo
M-Księgarnia Świętego Jacka,



Kraków-Katowice 2002, rozdz. V
„Założenie Opus Dei”.

[26] F. Ocáriz, La vocación al Opus
Dei como vocación en la Iglesia,
146-147.

[27] Ibidem, 147.

[28] Ibidem, 167.

[29] Ibidem, 164.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/teologia-powolania-i/
(23-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/teologia-powolania-i/
https://opusdei.org/pl-pl/article/teologia-powolania-i/

	Teologia Powołania (I)
	1. Powołanie: rozważania wstępne


