opusdei.org

Teologia powolania
(I11)

Wezwanie Boga i ludzka
wolnosc.

14-02-2018

Pierwsza czes¢
Druga czesc

8. Zrozumienie powolania wymaga
zastanowienia sie nad rola, jaka
odgrywa w nim wolnos¢ cztowieka.
Powyzej przestawiono stwierdzenie
Jana Pawla II, zgodnie z ktorym
kazde powolanie «jest historig


https://opusdei.org/pl-pl/document/teologia-powolania-i/
https://opusdei.org/pl-pl/document/teologia-powolania-2/

niewymownego dialogu miedzy
Bogiem a cztowiekiem, miedzy
miloscig Boga, ktory wzywa, a
wolnoscig czlowieka, ktory z
milo$cig Mu odpowiada»™. Z
pewnosciq, jak podkreslat wczesniej
Pawet VI, «owszem, to On ma
inicjatywe, ale ta inicjatywa jest petna
poszanowania dla wolnosci, ktora
odgrywa decydujqgcq role»[2]. Dlatego
«w powotaniu objawia sie darmowa
mitos¢ Boga, a jednoczesnie
najwyzsza z mozliwych form ludzkiej
wolnosci»[3]. Rozwazmy to po kolei.

Najpierw objawia sie darmowa
mitos¢ Boga, poniewaz chodzi o
«szczegolng taske, jedyna i
niepowtarzalng», jak widzielismy
przedtem. Jezeli przyjrzymy sie
konkretnie oddaniu Bogu w Opus Dei,
wstqgpienie do Opus Dei «jest owocem
Bozego wezwania. Innymi stowy, nie
jest to owoc zwyktej osobistej decyzji,
kiedy to cztowiek, dostrzegajqc cos
dobrego, pragnie to przyswoic. To nie



cos, co, uzywajqc jezyka potocznego,
mozna by okreslic¢ jako zwykte
przytqgczenie sie do jakiegos zadania,
tylko decyzja, ktora rodzi sie
wowczas, kiedy ktos dowiaduje sie, ze
jest powotany przez Boga»[4]. Chodzi
o idee, ktérq Sw. Josemaria
uswiadamiat sobie od pierwszych lat
Opus Dei: Nie zapominajcie, moje
dzieci, ze nie jestesmy duszami,
ktore przylqczajq sie do innych
dusz, zeby zrobic cos dobrego. To
duzo..., ale to za mato. Jestesmy
apostotami, ktorzy wypetniajq
polecenie Chrystusal5].

Rownoczesnie zjawisko powolania
jest tez wywyzszeniem wolnosci
cztowieka. Bog nie traktuje nas jak
niewolnikoéw ani jak elementy
wielkiej ukladanki. Przeciwnie —
liczy sie z kazdym, z naszg wolna
odpowiedzig. Jest to przekonanie
gleboko zakorzenione w Tradycji:
«Bog stworzyt cie bez ciebie, ale nie
zbawia cie bez ciebie»[6]. On «wybrat



nas przed zatozeniem swiata» (Ef 1,
4), a jednak liczy sie z naszq wolng
wolg, zeby zrealizowac swoj zamyst
Miltosci. Nawet przy realizacji szczytu
swojego dzieta zbawienia zechciat
wziqé pod uwage «Niech sie stanie»
stworzenia (cfr. £k 1, 26-38).

9. A zatem jak nalezy rozumie¢
relacje miedzy Miloscia Boga a
wolnoscig ludzka? Gdyby cztowiek
mogt jedynie przyzwoli¢ na plan
chciany przez Boga albo ten plan
odrzucié¢, czy mozna by mowic o
«Wywyzszeniu» jego wolnosci? Czy
nie byloby to pozbawieniem ludzkiej
wolnosci istotnych wymiarow?
Ojciec wyrazit to stowami
naladowanymi trescia:

«Fakt, ze kazde osobiste okreslenie
chrzescijanskiego powotania dotyka
calej egzystencji, nie oznacza, ze
kazda decyzja i1 dzialanie
chrzescijanina jest z gory okreslona
powolaniem w jednoznaczny sposob,



W tym znaczeniu, ze chrze$cijanska
wolnos¢ ogranicza sie do
zaakceptowania uprzedniego
jednoznacznie i wyraznie
poznawalnego Bozego zamystu.
Przeciwnie — w tej samej
postepujacej konfiguracji osobistego
powolania — gdzie, zeby jakos$ to
powiedzied, zbiegajg sie wiecznos¢
Boga i doczesnos$¢ czlowieka —
uczestniczg wolne decyzje osoby
ludzkiej»[7].

Powszechne powolanie do $wietosci
jest czyms, czego mozna by¢ pewnym
po Objawieniu Chrystusa: Bog
«pragnie, by wszyscy ludzie zostali
zbawieni i doszli do poznania
prawdy» (1 Tm 2, 4). Wobec takiego
stwierdzenia wtasciwa jest odpowiedZz
wiary. Wobec Bozej inicjatywy i petnej
mitosci propozycji Boga cztowiek jest
powotany do przyjecia tego daru i
odpowiedzi na niego catym sercem,
catq duszq, catym umystem,
wszystkimi sitami (cfr. Mk 12, 30).



Niezrobienie tego bytoby odrzuceniem
Mitosci Boga, a w zwiqzku z tym
skazaniem sie na wieczng
samotnosc[8].

Niemniej jednak, tutaj nie chodzi o
ten poziom powolania, tylko o
poziom wiasciwy dla powolania
szczegolnego:

«Podczas gdy konkretna osoba
poznaje istnienie powolania do
swieto$ci (komunia z Bogiem w
Jezusie Chrystusie) przez wiare,
istnienie powotania szczegolnego dla
czlowieka nie jest bezpoSrednim
przedmiotem wiary teologalnej, tylko
naturalnym poznaniem znakow,
ktore pod Swiatlem laski tego
powolania prowadza umyst do
moralnej pewnosci o jego istnieniu.

Fakt, Zze BOg — pomijajac bardzo
wyjatkowe przypadki — nie naklada
powolania szczegllnego w sposob
oczywisty, pozwala myslec, ze Bog
chce, zeby wolnos¢ osoby ludzkiej



brala udzial nie tylko w odpowiedzi
na powolanie, ale rowniez w
konfiguracji samego powotania»[9].

Kiedy chodzi o powolanie szczegolne,
nie jest wymagana pewnos$c¢, nawet
ta, ktora jest wlasciwa wierze.
Dlatego ten, kto zastanawia sie, jaka
droga is¢ dalej, nie powinien
oczekiwac tej pewnosci i ten, kto mu
towarzyszy, nie moze zadac jej
posiadania (bez wzgledu na to, jak
wyrazne s3 talenty i warunki
zainteresowanego).

A zatem idea, «zeby wolnos¢ osoby
ludzkiej brata udzial nie tylko w
odpowiedzi na powolanie, ale
rowniez w konfiguracji samego
powolania» wydaje nam sie
niemozliwa w peini do zrozumienia,
poniewaz w wolnosci «zawiera sie
tajemnica wiecznego dzialania Boga
w doczesnosci Swiata»[10]. Z
pewnoscia mozemy jedynie osiggnac
negatywne wyobrazenie tego, co



oznacza owa relacja, uznajac
antropomorfizm, ktdry znieksztalca
odpowiednie zrozumienie samego
powolania. I tak Bog nie narzuca
nam okreslonej drogi, nie ma planu,
ktory powinnismy wypemic, pod
grozba utraty szczescia wiecznego.
Bog bierze pod uwage nasza wolnos¢,
zeby nadac konkretng forme
swojemu wezwaniu do Milosci.
Niemniej jednak, nie byloby rowniez
czyms$ prawidlowym stwierdzenie, ze
to wolna decyzja czlowieka sama z
siebie stanowi powolanie. Istnieje
uprzednie wezwanie Boga. Jak mozna
to rozumiec? Sprobujemy
przedstawic tutaj propozycje, ktéra
pozwoli to poja¢ w pewien sposob.
Jednak nie przestaje to by¢ jedna
sposrod wielu mozliwych propozycji,
pewien sposob przyblizenia sie do
tajemnicy, zamierzajacy te tajemnice
nieco rozswietlic, ale w zadnym
wypadku niepretendujacy do jej
chocby czeSciowego wyczerpania.



10. Gdyby cztowiek mogt
odpowiedziec tylko tak lub nie na
wezwanie Boga — na przygotowany
z gory plan — wowczas ludzkie nie
zamieniloby to wezwanie w
«wezwanie stracone». Obejmuje to
sama koncepcje «wezwania». By¢
moze tutaj lezy jedno z ograniczen
tego terminu, poniewaz niewatpliwie
«podkreslajac sam fakt wezwania,
zaciemnia sie nieco role istoty, ktora
decyduje»[11]. Mowiac w inny
Sposob, jezeli wolnos¢ cztowieka
odgrywa role w konfiguracji
powolania, wowczas powolanie nie
jest tylko wezwaniem w tym sensie, w
jakim my je rozumiemy.

Z pewnoscig, jak juz widzieliSmy,
istnieje fundamentalne wezwanie, na
ktore czlowiek powinien
odpowiedziec tak lub nie; fiat,
serviam albo non serviam (i
faktycznie zawsze na nie odpowiada,
wprost albo w praktyce, swoim
zachowaniem). Jest to wezwanie



Chrystusa do pelni zycia, ktore
wymaga przede wszystkim
nawrdcenia i ktore niesie ze sobg
misje apostolska. Po akceptacji tego
wezwania — ktore w pewnych
przypadkach nie nabiera jeszcze
szczegolnej formy — nawigzuje sie
dialog, przeobrazajqca przyjazn. A
zatem przyjazn moze zapoczatkowac
zupelnie rézne formy wspalnoty.
Niektorzy przyjaciele po prostu
spotykaja sie w pracy albo w miejscu
studiow. Inni podejmuja razem
pewne przedsiewziecie albo pisza
powiesc. Niektorzy zakladaja spotke
gastronomiczng albo klub sportowy
itd. Kazdy cztowiek wie, do czego
ktory z jego przyjaciotl jest
zdolniejszy. Dlatego jezeli ktos
zamierza, na przyklad, zorganizowac
turniej tenisowy, bedzie rozmawiat
wiecej z jednym z przyjaciol niz z
ktoryms innym. Natomiast jezeli
chce wydac zbior ksigzek poetyckich,
by¢ moze pomysli raczej o innym z
przyjaciot... W przypadku relacji



miedzy Bogiem a istotg ludzka Bog
nie tylko zna kazdego czlowieka, ale
to On stwarza go, rozwijajac u niego
jedne talenty bardziej niz inne (cfr.
Mt 25, 14-30). Wiasnie dlatego Bog
moze niektorym zaproponowac
okreslong droge, a innym — inna.
Jednym proponuje powolanie
szczegoOlne, innym jakie$ inne
powolanie albo po prostu zwyczajne
powolanie chrzescijanskie,
skonkretyzowane w ich osobistym
powolaniu. Wszyscy oni sg w
rownym stopniu powotani do
komunii z Bogiem i budowania
Kosciola, poniewaz w kazdym
przypadu pozostaje owo
fundamentalne wezwanie, ktore
nadal jest aktualne i czynne i ktorego
mozemy by¢ pewni[12]. Jednakze
kazdy wypelnia je w sposob, ktéry
jest dla niego wilasciwy:

«Powolanie kazdego czlowieka stapia
sie do pewnego stopnia z jego wlasna
istotg. Mozna powiedziec, ze



powolanie i osoba staja sie jednym.
Oznacza to, Ze w stworczg inicjatywe
Boga wkracza szczegolny akt mitosci
w stosunku do powotanych, nie tylko
powotanych do zbawienia, ale
powolanych do postugi zbawieniu.
Dlatego, od wiecznosci, od kiedy
zaczeliSmy istnie¢ w zamystach
Stworcy 1 On zechcial nas jako
stworzen, zechcial nas rowniez jako
powolanych, przygotowujac w nas
dary i warunki do osobistej,
Swiadomej i wlasciwej odpowiedzi
na wezwanie Chrystusa lub Kosciola.
Bog, ktory nas miluje, ktory jest
Miloscig, jest rowniez ,,Tym, ktory
powotuje” (cf. Rz 9, 11).

Dlatego, w przypadku powolania,
adorujemy tajemnice, odpowiadamy
miloscia na inicjatywe mitosci,
mowimy tak wezwaniu»[13].

Kiedy proponuje przyjacielowi

okreslony plan, zachecam go do
specjalnego zobowigzania,



szczegollnej komunii, ktora sprawi, ze
nasza przyjazn bedzie wzrastac,
prowadzac ja by¢ moze
niespodziewanymi drogami. A zatem
ewentualna odmowa przyjaciela nie
niszczy naszej przyjazni. Poprowadzi
ja kursem odmiennym od tego, ktory
sobie wyobrazalem, zmusi jg do
wzrastania w jakis$ inny sposob..., ale
nie musi jej zakonczyc. Bez
watpienia straciliSmy pewna szanse
wspolnego wzrastania i rozwoju, ale
nadal bede liczyl na mojego
przyjaciela i by¢ moze w przysztosci
zrodzi sie inny sposob wspoipracy,
ktory bedzie okazja wprowadzenia
innego sposobu wspadlnoty, to znaczy,
wspolpracy przy tym samym
zadaniu. We wszystkich tych
przykiadach «utracone wezwanie»
nie oznacza «utraconej przyjazni».
Dlatego ze propozycja jest
zaproszeniem, wezwaniem do
podjecia czegos, co z pewnoscia
zjednoczy nas bardziej i ustanowi
SposoOb naszej realizacji, poprzez



urzeczywistnienie wspolnego
projektu, ale to nie jest «wszystko
albo nic», ani tez nie jest to co$, na co
moj przyjaciel bylby zobowigzany
odpowiedzieC pozytywnie. Jego
odpowiedz nada raczej ksztatt
konkretnej drodze, jaka przybierze
nasza przyjazn. Jego odpowiedz
bedzie ksztaltowac nasza przyjazn.

Analogicznie, kiedy chodzi o czyje$
powotanie szczegdlne, wolnos¢
odgrywa role w jego ksztattowaniu.
Jezeli odrzuca sie Boze zaproszenie,
przyjazn nie ginie, nie zostaje
zerwana. Jezeli to zaproszenie
zostaje przyjete, przybiera nowa
forme, wzrasta i prowadzi przyjazn
do nieznanej jednosci, glebszej niz
mogliSmy sie spodziewac. Poza tym
przyjmujac to zaproszenie, kto$ robi
tak nie tylko dlatego, Ze chce, ale
angazuje w nie cate swoje chcenie:
swoja kreatywnosc¢, swoja
wytrwalos¢ i w niektérych
przypadkach calte swoje zycie.



Dlatego odpowiedz peina milo$ci na
powolanie nie jest «rezygnacja z
wlasnej wolnosci, tyko realizacja
wolnosci, ktéra umacnia sama
wolnosé»[14].

W zaproszeniu ze strony przyjaciela
do wspolpracy przy wspdlnym planie
widze dowod na to, jak 6w przyjaciel
dobrze mnie zna, i dowod zaufania,
jakie we mnie pokiada. Poza tym w
odniesieniu do Boga odkrywam Jego
tworcze spojrzenie i propozycje,
abym pozwolit sie przez
Niegoprzeobrazic, zeby z Nim
wspotpracowac: byc¢ jak Chrystus
postancem (apostotem) Boga do
wszystkich ludzi. Jest to Boza
rzeczywistosc, znacznie
przewyzszajaca oczekiwania i
mozliwosci czlowieka. Stad ludzkie
marzenia, kiedy podejmuje sie Boze
przedsiewziecie, musza byc¢
przygotowane na to, ze rzeczywistosc
je przerosnie[15]. Z drugiej strony
odpowiedz twierdzaca, ktora



przediuza sie w czasie, pociaga za
soba zaangazowanie calego zycia, ze
wszystkimi mozliwo$ciami i oznacza
rownoczesnie droge ku Bogu iz
Bogiem, ktory wprowadza istote
ludzka na poziom, jakiego nie bylaby
W stanie 0siggngc sama z siebie.
Droga wiernosci jest juz sama w
sobie droga peini, poniewaz, jak
podkreslit Benedykt XVI, «<wiernosc¢
trwajaca w czasie to imie
mitosci»[16].

11. Jak podkreslano wczes$niej,
powolanie szczegdlne to nie
ograniczony projekt, czasowy lub
dotyczacy okreslonej grupy, tylko
projekt wszechogarniajqcy, ktory
dotyka calego mojego zycia, we
wszystkich jego wymiarach. Jest to
rowniez co$ uprzedzajqcego, prze-
widzianego od czasow przed
stworzeniem Swiata i dla ktorego
zostalem wyposazony (z pelna
mitosci troskg) w szereg cech i
okolicznosci. Dlatego powotanie



szczegdlne to nie jest po prostu
projekt, ktory ukladam sam. Nie jest
to tylko moja decyzja. Jednak
rowniez nie jest to co$, co narzuca mi
Bog. Jest to raczej mozliwosc, ktora
On z mitoscig proponuje.

«A jezeli powiem, ze nie?». Jezeli
powiesz, ze nie, odrzucasz przygode,
ktora proponuje ci ktos, kto zna cie
lepiej, by¢ moze misje, dla ktorej
zostale$ stworzony... Niezaleznie od
tego, w kazdym szczegolnym
przypadku nie mozna mowic tak
kategorycznie, poniewaz odpowiedz
«nie» na propozycje tego rodzaju
rodzi sie zawsze w potmroku, nie na
poziomie absolutnej pewnosci. W ten
sposOb wolnosc¢ zostaje uratowana.
Mlodzieniec z Ewangelii, ktdry nie
umial nasladowac Chrystusa,
«odszed} zasmucony» (Mt 19, 22).
Jasne ze, w jego przypadku
wezwanie bylo czyms$ wiecej niz
«moralng pewnoscia»..., ale nie



wiemy tez, jak zakonczyla sie jego
historia.

Odmienne jest «nie» tego, kto
rozpoczgt juz droge oddania, a tym
bardziej tego, kto ja potwierdzit. Nie
zawsze jest mozliwe uswiadomienie
sobie w pelni tego, co sie wydarzytlo,
chociaz z tego powodu nie jest to
mniej bolesne. Kazuistyka jest
niemal nieskoniczona... W kazdym
razie nalezy miec¢ na uwadze, ze nie
moze byc dla Boga okazja do
zaproponowania innej drogi. Nawet
kiedy chodzi o zawinione nie — ze
wzgledu na istniejaca juz pewnosc
pochodzaca z rzeczywistego i
uwierzytelnionego przez Kosciot
oddania — z tego samego nie Bog
moze wydoby¢ nowe mozliwos$ci
afirmacji. Pismo podaje ciagla
historie tego typu:

«Sam w sobie taki rozwoj, czyli
wejscie na nowa droge mitosci po
porazce pierwszej propozycji, jest z



pewnoscia zupeinie mozliwy i
zgodny z calg struktura biblijnego
obrazu Boga 1 historii zbawienia.
Jaki$ element drog historii Boga z
ludzmi, ukazanych nam w Starym
Testamencie stanowi wlasnie owa
»elastycznosc¢” Boga, ktory oczekuje
dobrowolnej decyzji czlowieka i w
wyniku kazdego jego ,nie” otwiera
nowaq droge mitosci. Na ,nie” Adama
odpowiada nowym serdecznym
zwroceniem sie do czlowieka. Na
,nie” wiezy Babel odpowiada nowym
wkroczeniem w historie przez
wybranie Abrahama. Domaganie sie
krola dla Izraelitow jest poczatkowo
przeciwne woli Boga, ktory pragnie
bezposrednio panowaé nad swym
ludem. Jednak w proroctwie
skierowanym do Dawida sprzeciw
ten przemienia na droge, ktdora
prowadzi potem bezposrednio do
Chrystusa, Syna Dawida»[17].

Autentyczne przewidywanie Boga —
powdd Jego zapobiegliwosci w



stosunku do nasiJego propozycji —
poznamy dopiero na koncu czasow...
albo by¢ moze wczesniej, kiedy
staniemy przed Bogiem i bedziemy
ostatecznie ogladac¢ Go twarza w
twarz. W kazdym razie nalezy miec
na uwadze, ze «czesto udaremniamy
plan Boga wobec nas, zasmucamy
Ducha Swietego, czynimy
daremnymi taski, ktore Bog nam
zsyla, a On na nowo wyznacza kurs,
ponownie starajac sie zbawic nas
mimo wszystko, mimo naszych
sprzeciwOw»[18]. Zdanie sobie z tego
sprawy stanowi okazje do przeprosin
wobec Boga i napelnienia sie
pragnieniami podazania za Jego
wolg, przy przezywaniu w
najwyzszym stopniu owej komunii,
ktora nadaje ksztalt naszej przyjazni.
W istocie uznanie tej rzeczywistosci
nie oznacza stwierdzenia, ze «to
wszystko jedno», czy odpowie sie na
wezwanie Boga, czy tez sie tego nie
zrobi. Z pewnoscia byloby lepiej,
zeby owca nie opuszczala owczarni.



Byloby lepiej, zeby syn nie trwonit
swojego dziedzictwa z
nierzadnicami. Byloby lepiej, zeby
Ewa zignorowala weza, zeby Adam
upomnial Ewe. Byloby lepiej, zeby
Kain nie dat sie poniesc swojej
podlosci i swojej zazdrosci... A
jednak Spiewamy co roku: «O felix
culpal!», dlatego ze Bog dzialal
rowniez po grzechu, doprowadzajac
do peini swoje wlasne dzielo w
niespodziewany i nieprzewidywalny
sposob. Boga nie zaskakuja nasze
upadki i powotuje nas wcigz na
nowo.

Roéwnoczesnie nie ma watpliwosci, ze
droga wiernego nasladownictwa jest
najpiekniejsza. Ostatecznie «to
wlasnie powolanie, w pelni
przyjmowane i przezywane, daje
cztowiekowl jego jednosc zycia, sens
jego bycia ,,0s0ba”»[19]. To wezwanie
moze byC odebrane w specjalny
SposOb w szczegdlnym momencie...
albo nie. W kazdym razie nawet



osoby, ktore oddaty sie Bogu bez
specjalnego doswiadczenia,
«spogladajac wstecz, zeby zastanowic
sie nad wiasnym zyciem, odkrywaja,
patrzac na obszerny wachlarz
istotnych wydarzen i osobistych
doswiadczen projekt, plan, jednolitg
narracje, ktora rozpoznaje sie jako
odpowiedz na Boze wezwanie w
ciggu catego zycia»[20]. Jest czyms$
pieknym rozpoznanie siebie w
biografii, ktéra mimo zmiennosci
zycia, utrzymata wiasciwy kierunek
— péinoc — i z pewnoscia podazala
w kierunku owego celu — Milosci do
pewnej osoby, oddania pewnej misji
— ktory dostrzegla w miodosci. Peine
zycie, do ktorego aspiruje kazda
ludzka istota, mozna by zdefiniowac
jako «idee posiadang w mlodosci i
zrealizowang w dojrzalym
wieku»[21].

By¢ moze trzeba by sie nauczyc
przedstawiac¢ odpowiedz na
powolanie 1 wierno$¢ powotaniu z



tego punktu widzenia. Ktz nie widzi
czegos bardziej upragnionego w
takim zyciu jak zycie Jana, ktory
towarzyszy Jezusowi obok Krzyza,
niz w zyciu Piotra, ktory sie Go
wyrzeka? A jednak obaj sg Swietymi.
Dla tego, kto mys$li o ewentualnym
powolaniu, czyms$ zasadniczym jest
patrzec¢ na Pana i pozwoli¢, aby On
patrzyl na niego. By¢ moze
najbardziej wskazane w przypadku
kogos, kto zastanawia sie nad
porzuceniem drogi oddania, bytoby
pomoc mu powroci¢ do momentu
jego spotkania z Chrystusem, ktory
zaproponowat mu te droge. Pomaoc
powrdci¢ mu do pamieci o réoznych
czasach i miejscach, w ktorych Bog
uobecnil sie w jego zyciu i w ktorych
jego misja nabrala sensu. Aw
kazdym razie nie wolno zapominad,
Ze istnieje niewatpliwe wezwanie
Boga poza wszelkimi szczegdlnymi
okresleniami. Jest to wezwanie do
wyjscia poza samego siebie, bez
utraty wlanego sposobu bycia,



abysmy stali sie zdolni mitowac tak
jak mituje Bdg. Jezeli praca
apostolska polega w ogole na
konfrontowaniu dusz z Panem, to
tym zasadniej ma to miejsce w
decydujacych momentach zycia.

Praca zbiorowal[22]

[1] Sw. Jan Pawel II, Adhortacja
apostolska Pastores dabo vobis, 25
marca 1992 r., 36.

[2] BL. Pawel VI, Homilia, 20 kwietnia
1975 r., dostepna w jezyku wloskim
na www.vatican.va

[3] Sw. Jan Pawel II, Adhortacja
apostolska Pastores dabo vobis, 25
marca 1992 r., 36.

[4] F. Ocariz, La vocacion al Opus Dei
como vocacion en la Iglesia, 162.


https://www.vatican.va

[5] Sw. Josemaria, Instrukcja, 19
marca 1934 r., 27; kursywa w
oryginale, w: Camino, wydanie
krytyczno-historyczne P. Rodrigueza,
3. wyd., Rialp, Madrid 2004,
komentarz do punktu 942.

[6] Sw. Augustyn, Serm. 169, 11, 13,
w: Katechizm Kosciota Katolickiego,
1847.

[7] E. Ocariz, La vocacion al Opus Dei
como vocacion en la Iglesia, 145.

[8] «Odpowiedz cztowieka jest wazna
wobec Boga w takim stopniu, w
jakim angazuje jego istote. Natomiast
dialog rozwija sie tutaj na
plaszczyznie wiary: wezwanie i
odpowiedz wyciskajg pietno na
przyzwoleniu postuszenstwa wiary
ze strony czlowieka», E. Ancilli, hasto
Powotanie w: E Ancilli, Diccionario de
Espiritualidad, t. 3, 620.

[9] F. Ocariz, La vocacion al Opus Dei
como vocacion en la Iglesia, 152. W



tym samym znaczeniu wypowiadat
sie jeden z hiszpanskich dostojnikow
podczas II Soboru Watykanskiego:
«Dlatego ze o ile stwierdza sie z
catkowita pewnoscia, ze wszyscy sa
powotlani do wspolnoty z Bogiem i do
Swietos$ci oraz ze wWszyscy swieccy sa
powolani do apostolstwa, zazwyczaj
nie da sie stwierdzi¢ w zaden sposob
— albo przynajmniej nie mozna tego
wiedzie¢ na pewno — ze Bog wybrat
i powoluje danego mlodzienca
wlasnie do kaptanstwa», cytowane
w: E. de la Lama, La vocacion
sacerdotal, 115.

[10] F. Ocariz, La vocacion al Opus
Dei como vocacion en la Iglesia, 152.

[11]]. B. Torelld, Psicologia y vida
espiritual, 179.

[12] Cfr. F. Ocariz, La vocacion al
Opus Dei como vocacion en la Iglesia,
147



[13] Sw. Jan Pawel II, Przemdwienie, 5
lipca 1980 r. Dla tego, kto pomaga
innemu w rozeznaniu jego
powolania, wszystko to wymaga
postawy pogodnej uwagi i pokornego
stuchania osoby, ktéra ma u swojego
boku. W tym, jaki jest, w jego
talentach i nadziejach, w jego
najglebszych pragnieniach, w jego
zdolnosci milowania moze odkry¢
znaki ewentualnego wezwania Boga
do nasladowania Go na drodze
oddania.

[14] F. Ocariz, La vocacion al Opus
Dei como vocacion en la Iglesia, 151.

[15] Sw. Josemaria zwykl méwic tym,
ktorzy zblizali sie do Opus Dej, juz w
pierwszych latach: Miejcie
marzenia, a rzeczywistosc je
przerosnie. W kazdym wypadku by¢
moze wypada wyjasnic, ze Boze
zaproszenie, cho¢by mogto by¢
ponad oczekiwaniami czlowieka, w
rzeczywistosci nie jest wyjatkowe,



poniewaz nadal dziala powolanie
chrzcielne.

[16] Benedykt XVI, Przemowienie, 12
maja 2010 r.

[17] J. Ratzinger-Benedykt XVI, Jezus
z Nazaretu, t. 2 ,,0d wjazdu do
Jerozolimy do Zmartwychwstania”,
thum. O. Wiestaw Szymona OP,
Wydawnictwo Jednos¢, Kielce 2011,
rozdz. 5.2 «Ustanowienie
Eucharystii».

[18] F. Rosini, Solo ’amore crea. Le
opere di misericordia spirituale, San
Paolo, Cinisello Balsamo 2016, rozdz.
6. Jezyk jest Pawlowy, cfr. Ef 4, 30-5,
2.

[19] P. O’Callaghan, Figli di Dio nel
mondo, 294.

[20] Idem.



[21] A. Llano, Segunda navegacion.
Memorias 2, Encuentro, Madrid 2010,
321.

[22] Niniejsze wydanie zostalo
przygotowane przez Lucasa Bucha i
Javiera Herrero.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/teologia-powolania-3/
(17-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/teologia-powolania-3/
https://opusdei.org/pl-pl/article/teologia-powolania-3/

	Teologia powołania (III)

