
opusdei.org

Teologia powołania
(III)

Wezwanie Boga i ludzka
wolność.

14-02-2018

Pierwsza część

Druga część

8. Zrozumienie powołania wymaga
zastanowienia się nad rolą, jaką
odgrywa w nim wolność człowieka.
Powyżej przestawiono stwierdzenie
Jana Pawła II, zgodnie z którym
każde powołanie «jest historią 

https://opusdei.org/pl-pl/document/teologia-powolania-i/
https://opusdei.org/pl-pl/document/teologia-powolania-2/


niewymownego dialogu między
Bogiem a człowiekiem, między
miłością Boga, który wzywa, a
wolnością człowieka, który z
miłością Mu odpowiada»[1]. Z
pewnością, jak podkreślał wcześniej
Paweł VI, «owszem, to On ma
inicjatywę, ale ta inicjatywa jest pełna
poszanowania dla wolności, która
odgrywa decydującą rolę»[2]. Dlatego
«w powołaniu objawia się darmowa
miłość Boga, a jednocześnie
najwyższa z możliwych form ludzkiej
wolności»[3]. Rozważmy to po kolei.

Najpierw objawia się darmowa
miłość Boga, ponieważ chodzi o
«szczególną łaskę, jedyną i
niepowtarzalną», jak widzieliśmy
przedtem. Jeżeli przyjrzymy się
konkretnie oddaniu Bogu w Opus Dei,
wstąpienie do Opus Dei «jest owocem
Bożego wezwania. Innymi słowy, nie
jest to owoc zwykłej osobistej decyzji,
kiedy to człowiek, dostrzegając coś
dobrego, pragnie to przyswoić. To nie



coś, co, używając języka potocznego,
można by określić jako zwykłe 
przyłączenie się do jakiegoś zadania,
tylko decyzja, która rodzi się
wówczas, kiedy ktoś dowiaduje się, że
jest powołany przez Boga»[4]. Chodzi
o ideę, którą Św. Josemaría
uświadamiał sobie od pierwszych lat
Opus Dei: Nie zapominajcie, moje
dzieci, że nie jesteśmy duszami,
które przyłączają się do innych
dusz, żeby zrobić coś dobrego. To
dużo..., ale to za mało. Jesteśmy
apostołami, którzy wypełniają
polecenie Chrystusa[5].

Równocześnie zjawisko powołania
jest też wywyższeniem wolności
człowieka. Bóg nie traktuje nas jak
niewolników ani jak elementy
wielkiej układanki. Przeciwnie —
liczy się z każdym, z naszą wolną
odpowiedzią. Jest to przekonanie
głęboko zakorzenione w Tradycji:
«Bóg stworzył cię bez ciebie, ale nie
zbawia cię bez ciebie»[6]. On «wybrał



nas przed założeniem świata» (Ef 1,
4), a jednak liczy się z naszą wolną
wolą, żeby zrealizować swój zamysł
Miłości. Nawet przy realizacji szczytu
swojego dzieła zbawienia zechciał
wziąć pod uwagę «Niech się stanie»
stworzenia (cfr. Łk 1, 26-38).

9. A zatem jak należy rozumieć
relację między Miłością Boga a
wolnością ludzką? Gdyby człowiek
mógł jedynie przyzwolić na plan
chciany przez Boga albo ten plan
odrzucić, czy można by mówić o
«wywyższeniu» jego wolności? Czy
nie byłoby to pozbawieniem ludzkiej
wolności istotnych wymiarów?
Ojciec wyraził to słowami
naładowanymi treścią:

«Fakt, że każde osobiste określenie
chrześcijańskiego powołania dotyka
całej egzystencji, nie oznacza, że
każda decyzja i działanie
chrześcijanina jest z góry określona
powołaniem w jednoznaczny sposób,



w tym znaczeniu, że chrześcijańska
wolność ogranicza się do
zaakceptowania uprzedniego
jednoznacznie i wyraźnie
poznawalnego Bożego zamysłu.
Przeciwnie — w tej samej
postępującej konfiguracji osobistego
powołania — gdzie, żeby jakoś to
powiedzieć, zbiegają się wieczność
Boga i doczesność człowieka —
uczestniczą wolne decyzje osoby
ludzkiej»[7].

Powszechne powołanie do świętości
jest czymś, czego można być pewnym
po Objawieniu Chrystusa: Bóg
«pragnie, by wszyscy ludzie zostali
zbawieni i doszli do poznania
prawdy» (1 Tm 2, 4). Wobec takiego
stwierdzenia właściwa jest odpowiedź
wiary. Wobec Bożej inicjatywy i pełnej
miłości propozycji Boga człowiek jest
powołany do przyjęcia tego daru i
odpowiedzi na niego całym sercem,
całą duszą, całym umysłem,
wszystkimi siłami (cfr. Mk 12, 30).



Niezrobienie tego byłoby odrzuceniem
Miłości Boga, a w związku z tym
skazaniem się na wieczną
samotność[8].

Niemniej jednak, tutaj nie chodzi o
ten poziom powołania, tylko o
poziom właściwy dla powołania
szczególnego:

«Podczas gdy konkretna osoba
poznaje istnienie powołania do
świętości (komunia z Bogiem w
Jezusie Chrystusie) przez wiarę,
istnienie powołania szczególnego dla
człowieka nie jest bezpośrednim
przedmiotem wiary teologalnej, tylko
naturalnym poznaniem znaków,
które pod światłem łaski tego
powołania prowadzą umysł do
moralnej pewności o jego istnieniu.

Fakt, że Bóg — pomijając bardzo
wyjątkowe przypadki — nie nakłada
powołania szczególnego w sposób
oczywisty, pozwala myśleć, że Bóg
chce, żeby wolność osoby ludzkiej



brała udział nie tylko w odpowiedzi
na powołanie, ale również w
konfiguracji samego powołania»[9].

Kiedy chodzi o powołanie szczególne,
nie jest wymagana pewność, nawet
ta, która jest właściwa wierze.
Dlatego ten, kto zastanawia się, jaką
drogą iść dalej, nie powinien
oczekiwać tej pewności i ten, kto mu
towarzyszy, nie może żądać jej
posiadania (bez względu na to, jak
wyraźne są talenty i warunki
zainteresowanego).

A zatem idea, «żeby wolność osoby
ludzkiej brała udział nie tylko w
odpowiedzi na powołanie, ale
również w konfiguracji samego
powołania» wydaje nam się
niemożliwa w pełni do zrozumienia,
ponieważ w wolności «zawiera się
tajemnica wiecznego działania Boga
w doczesności świata»[10]. Z
pewnością możemy jedynie osiągnąć 
negatywne wyobrażenie tego, co



oznacza owa relacja, uznając
antropomorfizm, który zniekształca
odpowiednie zrozumienie samego
powołania. I tak Bóg nie narzuca
nam określonej drogi, nie ma planu,
który powinniśmy wypełnić, pod
groźbą utraty szczęścia wiecznego.
Bóg bierze pod uwagę naszą wolność,
żeby nadać konkretną formę
swojemu wezwaniu do Miłości.
Niemniej jednak, nie byłoby również
czymś prawidłowym stwierdzenie, że
to wolna decyzja człowieka sama z
siebie stanowi powołanie. Istnieje 
uprzednie wezwanie Boga. Jak można
to rozumieć? Spróbujemy
przedstawić tutaj propozycję, która
pozwoli to pojąć w pewien sposób.
Jednak nie przestaje to być jedna
spośród wielu możliwych propozycji,
pewien sposób przybliżenia się do
tajemnicy, zamierzający tę tajemnicę
nieco rozświetlić, ale w żadnym
wypadku niepretendujący do jej
choćby częściowego wyczerpania.



10. Gdyby człowiek mógł
odpowiedzieć tylko tak lub nie na
wezwanie Boga — na przygotowany
z góry plan — wówczas ludzkie nie
zamieniłoby to wezwanie w
«wezwanie stracone». Obejmuje to
samą koncepcję «wezwania». Być
może tutaj leży jedno z ograniczeń
tego terminu, ponieważ niewątpliwie
«podkreślając sam fakt wezwania,
zaciemnia się nieco rolę istoty, która
decyduje»[11]. Mówiąc w inny
sposób, jeżeli wolność człowieka
odgrywa rolę w konfiguracji
powołania, wówczas powołanie nie
jest tylko wezwaniem w tym sensie, w
jakim my je rozumiemy.

Z pewnością, jak już widzieliśmy,
istnieje fundamentalne wezwanie, na
które człowiek powinien
odpowiedzieć tak lub nie; fiat, 
serviam albo non serviam (i
faktycznie zawsze na nie odpowiada,
wprost albo w praktyce, swoim
zachowaniem). Jest to wezwanie



Chrystusa do pełni życia, które
wymaga przede wszystkim
nawrócenia i które niesie ze sobą
misję apostolską. Po akceptacji tego
wezwania — które w pewnych
przypadkach nie nabiera jeszcze
szczególnej formy — nawiązuje się 
dialog, przeobrażająca przyjaźń. A
zatem przyjaźń może zapoczątkować
zupełnie różne formy wspólnoty.
Niektórzy przyjaciele po prostu
spotykają się w pracy albo w miejscu
studiów. Inni podejmują razem
pewne przedsięwzięcie albo piszą
powieść. Niektórzy zakładają spółkę
gastronomiczną albo klub sportowy
itd. Każdy człowiek wie, do czego
który z jego przyjaciół jest
zdolniejszy. Dlatego jeżeli ktoś
zamierza, na przykład, zorganizować
turniej tenisowy, będzie rozmawiał
więcej z jednym z przyjaciół niż z
którymś innym. Natomiast jeżeli
chce wydać zbiór książek poetyckich,
być może pomyśli raczej o innym z
przyjaciół… W przypadku relacji



między Bogiem a istotą ludzką Bóg
nie tylko zna każdego człowieka, ale
to On stwarza go, rozwijając u niego
jedne talenty bardziej niż inne (cfr.
Mt 25, 14-30). Właśnie dlatego Bóg
może niektórym zaproponować
określoną drogę, a innym — inną.
Jednym proponuje powołanie
szczególne, innym jakieś inne
powołanie albo po prostu zwyczajne
powołanie chrześcijańskie,
skonkretyzowane w ich osobistym
powołaniu. Wszyscy oni są w
równym stopniu powołani do
komunii z Bogiem i budowania
Kościoła, ponieważ w każdym
przypadu pozostaje owo
fundamentalne wezwanie, które
nadal jest aktualne i czynne i którego
możemy być pewni[12]. Jednakże
każdy wypełnia je w sposób, który
jest dla niego właściwy:

«Powołanie każdego człowieka stapia
się do pewnego stopnia z jego własną
istotą. Można powiedzieć, że



powołanie i osoba stają się jednym.
Oznacza to, że w stwórczą inicjatywę
Boga wkracza szczególny akt miłości
w stosunku do powołanych, nie tylko
powołanych do zbawienia, ale
powołanych do posługi zbawieniu.
Dlatego, od wieczności, od kiedy
zaczęliśmy istnieć w zamysłach
Stwórcy i On zechciał nas jako
stworzeń, zechciał nas również jako
powołanych, przygotowując w nas
dary i warunki do osobistej,
świadomej i właściwej odpowiedzi
na wezwanie Chrystusa lub Kościoła.
Bóg, który nas miłuje, który jest
Miłością, jest również „Tym, który
powołuje” (cf. Rz 9, 11).

Dlatego, w przypadku powołania,
adorujemy tajemnicę, odpowiadamy
miłością na inicjatywę miłości,
mówimy tak wezwaniu»[13].

Kiedy proponuję przyjacielowi
określony plan, zachęcam go do
specjalnego zobowiązania,



szczególnej komunii, która sprawi, że
nasza przyjaźń będzie wzrastać,
prowadząc ją być może
niespodziewanymi drogami. A zatem
ewentualna odmowa przyjaciela nie
niszczy naszej przyjaźni. Poprowadzi
ją kursem odmiennym od tego, który
sobie wyobrażałem, zmusi ją do
wzrastania w jakiś inny sposób…, ale
nie musi jej zakończyć. Bez
wątpienia straciliśmy pewną szansę
wspólnego wzrastania i rozwoju, ale
nadal będę liczył na mojego
przyjaciela i być może w przyszłości
zrodzi się inny sposób współpracy,
który będzie okazją wprowadzenia
innego sposobu wspólnoty, to znaczy,
współpracy przy tym samym
zadaniu. We wszystkich tych
przykładach «utracone wezwanie»
nie oznacza «utraconej przyjaźni».
Dlatego że propozycja jest 
zaproszeniem, wezwaniem do
podjęcia czegoś, co z pewnością
zjednoczy nas bardziej i ustanowi
sposób naszej realizacji, poprzez



urzeczywistnienie wspólnego
projektu, ale to nie jest «wszystko
albo nic», ani też nie jest to coś, na co
mój przyjaciel byłby zobowiązany
odpowiedzieć pozytywnie. Jego
odpowiedź nada raczej kształt
konkretnej drodze, jaką przybierze
nasza przyjaźń. Jego odpowiedź
będzie kształtować naszą przyjaźń.

Analogicznie, kiedy chodzi o czyjeś 
powołanie szczególne, wolność
odgrywa rolę w jego kształtowaniu.
Jeżeli odrzuca się Boże zaproszenie,
przyjaźń nie ginie, nie zostaje
zerwana. Jeżeli to zaproszenie
zostaje przyjęte, przybiera nową
formę, wzrasta i prowadzi przyjaźń
do nieznanej jedności, głębszej niż
mogliśmy się spodziewać. Poza tym
przyjmując to zaproszenie, ktoś robi
tak nie tylko dlatego, że chce, ale
angażuje w nie całe swoje chcenie:
swoją kreatywność, swoją
wytrwałość i w niektórych
przypadkach całe swoje życie.



Dlatego odpowiedź pełna miłości na
powołanie nie jest «rezygnacją z
własnej wolności, tyko realizacją
wolności, która umacnia samą
wolność»[14].

W zaproszeniu ze strony przyjaciela
do współpracy przy wspólnym planie
widzę dowód na to, jak ów przyjaciel
dobrze mnie zna, i dowód zaufania,
jakie we mnie pokłada. Poza tym w
odniesieniu do Boga odkrywam Jego
twórcze spojrzenie i propozycję,
abym pozwolił się przez
Niegoprzeobrazić, żeby z Nim
współpracować: być jak Chrystus
posłańcem (apostołem) Boga do
wszystkich ludzi. Jest to Boża
rzeczywistość, znacznie
przewyższająca oczekiwania i
możliwości człowieka. Stąd ludzkie
marzenia, kiedy podejmuje się Boże
przedsięwzięcie, muszą być
przygotowane na to, że rzeczywistość
je przerośnie[15]. Z drugiej strony
odpowiedź twierdząca, która



przedłuża się w czasie, pociaga za
sobą zaangażowanie całego życia, ze
wszystkimi możliwościami i oznacza
równocześnie drogę ku Bogu i z
Bogiem, który wprowadza istotę
ludzką na poziom, jakiego nie byłaby
w stanie osiągnąć sama z siebie.
Droga wierności jest już sama w
sobie drogą pełni, ponieważ, jak
podkreślił Benedykt XVI, «wierność
trwająca w czasie to imię
miłości»[16].

11. Jak podkreślano wcześniej,
powołanie szczególne to nie
ograniczony projekt, czasowy lub
dotyczący określonej grupy, tylko
projekt wszechogarniający, który
dotyka całego mojego życia, we
wszystkich jego wymiarach. Jest to
również coś uprzedzającego, prze-
widzianego od czasów przed
stworzeniem świata i dla którego
zostałem wyposażony (z pełną
miłości troską) w szereg cech i
okoliczności. Dlatego powołanie



szczególne to nie jest po prostu
projekt, który układam sam. Nie jest
to tylko moja decyzja. Jednak
również nie jest to coś, co narzuca mi
Bóg. Jest to raczej możliwość, którą
On z miłością proponuje.

«A jeżeli powiem, że nie?». Jeżeli
powiesz, że nie, odrzucasz przygodę,
którą proponuje ci ktoś, kto zna cię
lepiej, być może misję, dla której
zostałeś stworzony… Niezależnie od
tego, w każdym szczególnym
przypadku nie można mówić tak
kategorycznie, ponieważ odpowiedź
«nie» na propozycję tego rodzaju
rodzi się zawsze w półmroku, nie na
poziomie absolutnej pewności. W ten
sposób wolność zostaje uratowana.
Młodzieniec z Ewangelii, który nie
umiał naśladować Chrystusa,
«odszedł zasmucony» (Mt 19, 22).
Jasne że, w jego przypadku
wezwanie było czymś więcej niż
«moralną pewnością»…, ale nie



wiemy też, jak zakończyła się jego
historia.

Odmienne jest «nie» tego, kto 
rozpoczął już drogę oddania, a tym
bardziej tego, kto ją potwierdził. Nie
zawsze jest możliwe uświadomienie
sobie w pełni tego, co się wydarzyło,
chociaż z tego powodu nie jest to
mniej bolesne. Kazuistyka jest
niemal nieskończona… W każdym
razie należy mieć na uwadze, że nie
może być dla Boga okazją do
zaproponowania innej drogi. Nawet
kiedy chodzi o zawinione nie — ze
względu na istniejącą już pewność
pochodzącą z rzeczywistego i
uwierzytelnionego przez Kościół
oddania — z tego samego nie Bóg
może wydobyć nowe możliwości
afirmacji. Pismo podaje ciągłą
historię tego typu:

«Sam w sobie taki rozwój, czyli
wejście na nową drogę miłości po
porażce pierwszej propozycji, jest z



pewnością zupełnie możliwy i
zgodny z całą strukturą biblijnego
obrazu Boga i historii zbawienia.
Jakiś element dróg historii Boga z
ludźmi, ukazanych nam w Starym
Testamencie stanowi właśnie owa
„elastyczność” Boga, który oczekuje
dobrowolnej decyzji człowieka i w
wyniku każdego jego „nie” otwiera
nową drogę miłości. Na „nie” Adama
odpowiada nowym serdecznym
zwróceniem się do człowieka. Na
„nie” wieży Babel odpowiada nowym
wkroczeniem w historię przez
wybranie Abrahama. Domaganie się
króla dla Izraelitów jest początkowo
przeciwne woli Boga, który pragnie
bezpośrednio panować nad swym
ludem. Jednak w proroctwie
skierowanym do Dawida sprzeciw
ten przemienia na drogę, która
prowadzi potem bezpośrednio do
Chrystusa, Syna Dawida»[17].

Autentyczne przewidywanie Boga —
powód Jego zapobiegliwości w



stosunku do nas i Jego propozycji —
poznamy dopiero na końcu czasów…
albo być może wcześniej, kiedy
staniemy przed Bogiem i będziemy
ostatecznie oglądać Go twarzą w
twarz. W każdym razie należy mieć
na uwadze, że «często udaremniamy
plan Boga wobec nas, zasmucamy
Ducha Świętego, czynimy
daremnymi łaski, które Bóg nam
zsyła, a On na nowo wyznacza kurs,
ponownie starając się zbawić nas
mimo wszystko, mimo naszych
sprzeciwów»[18]. Zdanie sobie z tego
sprawy stanowi okazję do przeprosin
wobec Boga i napełnienia się
pragnieniami podążania za Jego
wolą, przy przeżywaniu w
najwyższym stopniu owej komunii,
która nadaje kształt naszej przyjaźni.
W istocie uznanie tej rzeczywistości
nie oznacza stwierdzenia, że «to
wszystko jedno», czy odpowie się na
wezwanie Boga, czy też się tego nie
zrobi. Z pewnością byłoby lepiej,
żeby owca nie opuszczała owczarni.



Byłoby lepiej, żeby syn nie trwonił
swojego dziedzictwa z
nierządnicami. Byłoby lepiej, żeby
Ewa zignorowała węża, żeby Adam
upomniał Ewę. Byłoby lepiej, żeby
Kain nie dał się ponieść swojej
podłości i swojej zazdrości… A
jednak śpiewamy co roku: «O felix
culpa!», dlatego że Bóg działał
również po grzechu, doprowadzając
do pełni swoje własne dzieło w
niespodziewany i nieprzewidywalny
sposób. Boga nie zaskakują nasze
upadki i powołuje nas wciąż na
nowo.

Równocześnie nie ma wątpliwości, że
droga wiernego naśladownictwa jest
najpiękniejsza. Ostatecznie «to
właśnie powołanie, w pełni
przyjmowane i przeżywane, daje
człowiekowi jego jedność życia, sens
jego bycia „osobą”»[19]. To wezwanie
może być odebrane w specjalny
sposób w szczególnym momencie…
albo nie. W każdym razie nawet



osoby, które oddały się Bogu bez
specjalnego doświadczenia,
«spoglądając wstecz, żeby zastanowić
się nad własnym życiem, odkrywają,
patrząc na obszerny wachlarz
istotnych wydarzeń i osobistych
doświadczeń projekt, plan, jednolitą
narrację, którą rozpoznaje się jako
odpowiedź na Boże wezwanie w
ciągu całego życia»[20]. Jest czymś
pięknym rozpoznanie siebie w
biografii, która mimo zmienności
życia, utrzymała właściwy kierunek
— północ — i z pewnością podążała
w kierunku owego celu — Miłości do
pewnej osoby, oddania pewnej misji
— który dostrzegła w młodości. Pełne
życie, do którego aspiruje każda
ludzka istota, można by zdefiniować
jako «ideę posiadaną w młodości i
zrealizowaną w dojrzałym
wieku»[21].

Być może trzeba by się nauczyć
przedstawiać odpowiedź na
powołanie i wierność powołaniu z



tego punktu widzenia. Któż nie widzi
czegoś bardziej upragnionego w
takim życiu jak życie Jana, który
towarzyszy Jezusowi obok Krzyża,
niż w życiu Piotra, który się Go
wyrzeka? A jednak obaj są Świętymi.
Dla tego, kto myśli o ewentualnym
powołaniu, czymś zasadniczym jest
patrzeć na Pana i pozwolić, aby On
patrzył na niego. Być może
najbardziej wskazane w przypadku
kogoś, kto zastanawia się nad
porzuceniem drogi oddania, byłoby
pomóc mu powrócić do momentu
jego spotkania z Chrystusem, który
zaproponował mu tę drogę. Pomóc
powrócić mu do pamięci o różnych
czasach i miejscach, w których Bóg
uobecnił się w jego życiu i w których
jego misja nabrała sensu. A w
każdym razie nie wolno zapominać,
że istnieje niewątpliwe wezwanie
Boga poza wszelkimi szczególnymi
określeniami. Jest to wezwanie do
wyjścia poza samego siebie, bez
utraty włanego sposobu bycia,



abyśmy stali się zdolni miłować tak
jak miłuje Bóg. Jeżeli praca
apostolska polega w ogóle na
konfrontowaniu dusz z Panem, to
tym zasadniej ma to miejsce w
decydujących momentach życia.

Praca zbiorowa[22]

[1] Św. Jan Paweł II, Adhortacja
apostolska Pastores dabo vobis, 25
marca 1992 r., 36.

[2] Bł. Paweł VI, Homilia, 20 kwietnia
1975 r., dostępna w języku włoskim
na www.vatican.va

[3] Św. Jan Paweł II, Adhortacja
apostolska Pastores dabo vobis, 25
marca 1992 r., 36.

[4] F. Ocáriz, La vocación al Opus Dei
como vocación en la Iglesia, 162.

https://www.vatican.va


[5] Św. Josemaría, Instrukcja, 19
marca 1934 r., 27; kursywa w
oryginale, w: Camino, wydanie
krytyczno-historyczne P. Rodrígueza,
3. wyd., Rialp, Madrid 2004,
komentarz do punktu 942.

[6] Św. Augustyn, Serm. 169, 11, 13,
w: Katechizm Kościoła Katolickiego,
1847.

[7] F. Ocáriz, La vocación al Opus Dei
como vocación en la Iglesia, 145.

[8] «Odpowiedź człowieka jest ważna
wobec Boga w takim stopniu, w
jakim angażuje jego istotę. Natomiast
dialog rozwija się tutaj na
płaszczyźnie wiary: wezwanie i
odpowiedź wyciskają piętno na
przyzwoleniu posłuszeństwa wiary
ze strony człowieka», E. Ancilli, hasło
Powołanie w: E Ancilli, Diccionario de
Espiritualidad, t. 3, 620.

[9] F. Ocáriz, La vocación al Opus Dei
como vocación en la Iglesia, 152. W



tym samym znaczeniu wypowiadał
się jeden z hiszpańskich dostojników
podczas II Soboru Watykańskiego:
«Dlatego że o ile stwierdza się z
całkowitą pewnością, że wszyscy są
powołani do wspólnoty z Bogiem i do
świętości oraz że wszyscy świeccy są
powołani do apostolstwa, zazwyczaj
nie da się stwierdzić w żaden sposób
— albo przynajmniej nie można tego
wiedzieć na pewno — że Bóg wybrał
i powołuje danego młodzieńca
właśnie do kapłaństwa», cytowane
w: E. de la Lama, La vocación
sacerdotal, 115.

[10] F. Ocáriz, La vocación al Opus
Dei como vocación en la Iglesia, 152.

[11] J. B. Torelló, Psicología y vida
espiritual, 179.

[12] Cfr. F. Ocáriz, La vocación al
Opus Dei como vocación en la Iglesia,
147



[13] Św. Jan Paweł II, Przemówienie, 5
lipca 1980 r. Dla tego, kto pomaga
innemu w rozeznaniu jego
powołania, wszystko to wymaga
postawy pogodnej uwagi i pokornego
słuchania osoby, którą ma u swojego
boku. W tym, jaki jest, w jego
talentach i nadziejach, w jego
najgłębszych pragnieniach, w jego
zdolności miłowania może odkryć
znaki ewentualnego wezwania Boga
do naśladowania Go na drodze
oddania.

[14] F. Ocáriz, La vocación al Opus
Dei como vocación en la Iglesia, 151.

[15] Św. Josemaría zwykł mówić tym,
którzy zbliżali się do Opus Dei, już w
pierwszych latach: Miejcie
marzenia, a rzeczywistość je
przerośnie. W każdym wypadku być
może wypada wyjaśnić, że Boże
zaproszenie, choćby mogło być
ponad oczekiwaniami człowieka, w
rzeczywistości nie jest wyjątkowe,



ponieważ nadal działa powołanie
chrzcielne.

[16] Benedykt XVI, Przemówienie, 12
maja 2010 r.

[17] J. Ratzinger-Benedykt XVI, Jezus
z Nazaretu, t. 2 „Od wjazdu do
Jerozolimy do Zmartwychwstania”,
tłum. O. Wiesław Szymona OP,
Wydawnictwo Jedność, Kielce 2011,
rozdz. 5.2 «Ustanowienie
Eucharystii».

[18] F. Rosini, Solo l’amore crea. Le
opere di misericordia spirituale, San
Paolo, Cinisello Balsamo 2016, rozdz.
6. Język jest Pawłowy, cfr. Ef 4, 30-5,
2.

[19] P. O’Callaghan, Figli di Dio nel
mondo, 294.

[20] Idem.



[21] A. Llano, Segunda navegación.
Memorias 2, Encuentro, Madrid 2010,
321.

[22] Niniejsze wydanie zostało
przygotowane przez Lucasa Bucha i
Javiera Herrero.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/teologia-powolania-3/
(17-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/teologia-powolania-3/
https://opusdei.org/pl-pl/article/teologia-powolania-3/

	Teologia powołania (III)

