opusdei.org

Teologia powolania

(ID)

Papiez Franciszek zwotal Synod
Biskupow na jesien 2018 r. pod
hastem ,,Mlodziez, wiara i
rozeznanie powotania”.
Publikujemy drugi odcinek
poswiecony tej tematyce.

27-01-2018

Pierwsza czes¢


https://opusdei.org/pl-pl/document/teologia-powolania-i/

2. Relacja z Bogiem: dialog -
przyjazn — komunia

4. WidzieliSmy przedtem, ze
powolanie to sposob, w jaki
Objawienie ukazuje relacje, jaka Bog
chce ustanowic z kazdg osoba
ludzka. Zadamy sobie teraz pytanie o
forme, jakg przybiera ta relacja, po
to, zebySmy mogli lepiej ja
zrozumiec. Za punkt wyjscia moze
postuzy¢ nam znany tekst II Soboru
Watykanskiego: «Przez to zatem
objawienie Bog niewidzialny w
nadmiarze swej milosci zwraca sie
do ludzi jak do przyjaciol i obcuje z
nimi, aby ich zaprosi¢ do wspolnoty z
soba i przyjac ich do niej»[1].
Pojawiaja sie tutaj trzy glowne
elementy: dialog, przyjazn i
wspdlnota. Wszystkie one maja jako
zasadniczy warunek w czlowieku
wolnosc¢ tych, ktorzy wchodza w
relacje 1 jako poczatek w Bogu
inicjatywe MiloSci. Dlatego
powolanie pojawia sie zawsze jako



nadprzyrodzona i bezinteresowna
rzeczywistos¢.

Chyba ten ostatni warunek jest
pierwszym punktem, ktory nalezy
mie¢ na uwadze w kazdej chwili.
Chociaz ponizsze stowa bl. Pawla VI
z jednego z pierwszych pism jego
pontyfikatu odnosza sie konkretnie
do powolania kaplanskiego, moga
by¢ tu uzyteczne:

«,7niwo wprawdzie wielkie, ale
robotnikow malo. Proscie Pana
zniwa, zeby wyprawil robotnikow na
swoje zniwo” (Mt 9, 37-38). W tych
stowach Boskiego Odkupiciela jest
wyraznie wskazane, zZe pierwszym
zrodlem powotlania kaplanskiego jest
sam Bog, Jego milosierna i catkowicie
wolna wola. Oto dlaczego mowit
Apostotom: ,Nie wyScie Mnie
wybrali, ale Ja was wybralem i
przeznaczylem was na to, abyscie szli
i owoc przynosili, i by owoc wasz
trwal” (J 15, 16)»[2].



Rozwazmy teraz dokladniej
pozostale wskazane elementy.

5. Przede wszystkim powolanie
ukazuje sie jako dialog
interpersonalny. II Sobor
Watykanski oraz wspoiczesne i
pozZniejsze Magisterium przedstawity
relacje Boga z istotg ludzka na
zasadzie dialogu[3]:

«Czlowiek juz od swego poczatku
zapraszany jest do rozmowy z
Bogiem: istnieje bowiem tylko
dlatego, ze Bog stworzy} go z mitosci i
wcigz z mitosci zachowuje, a zyje w
peini wedle prawdy, gdy
dobrowolnie uznaje owa mitosc i
powierza sie swemu Stworcy»[4].

Katechizm Kosciota Katolickiego
podaje te sama nauke i przedstawia
relacje Boga z czlowiekiem na tej
samej zasadzie. Wystarczy zwrocic¢
uwage na strukture pierwszej sekcji.
Z drugiej strony, niedtugo przed
publikacja Katechizmu, Jan Pawetl I1



pisal na temat powolania
kaptanskiego:

«Historia kazdego powolania
kaptanskiego, podobnie zresztg jak
kazdego powolania
chrzescijanskiego, jest historia
niewymownego dialogu miedzy
Bogiem a cztowiekiem, miedzy
miloscig Boga, ktory wzywa, a
wolnoscig czlowieka, ktory z
mitoscia Mu odpowiada (...). Jest to
staly wzor 1 nieodzowny element
kazdego powoltania: prorokow,
apostotow, kaptanow, zakonnikow,
wiernych swieckich, kazdego
cztowiekar[5].

Jezeli relacja z Bogiem jest
pojmowana na zasadzie dialogu,
mozna by powiedziec, ze kazde
kierownictwo duchowe (albo kazde
duszpasterstwo) ma charakter
powolaniowy w takim stopniu, w
jakim pomaga kazdej osobie
odpowiadac na wezwanie Boga,



ktore stanowi jej wlasne zycie i ktore
rozpoczelo sie w nowy sposéb w
Chrzcie. W bardzo wczesnej
miodosci albo w sytuacji wielkiego
oddalenia od Boga kazda osoba moze
pojmowac swoje zZycie w tej
perspektywie. W ten sposob
planowanie na przysztosc
szczegodlnego powolania nie bedzie
oznaczalo niczego radykalnie
nowego, tylko jeden, chociaz z
pewnoscia decydujacy, krok dalej w
zyciu bedacym relacja z Bogiem.

6. Po drugie powolanie pojawia sie
jako relacja przyjazni. Tak wilasnie
Chrystus zechcial przedstawic sie
swoim uczniom: «Juz was nie
nazywam stugami, bo stuga nie wie,
Co czyni pan jego, ale nazwalem was
przyjaciolmi, albowiem oznajmilem
wam wszystko, co ustyszatem od
Ojca mego» (J 15, 15). A zatem
przyjazn nie jest relacja opierajaca
sie jedynie na wymianie wiedzy,
tylko «jest w swej istocie



interpersonalng wiezia
asymilacyjnag»[6], w tym znaczeniu,
ze przyjaciele czyniq sie w niej
nawzajem. Jest to co$ wiasciwego dla
klasycznych rozwazan o przyjazni:
przyjaciel «wydaje sie by¢ w
ukochanym, jakby utozsamiajac sie z
nim»[7] — to za$ oznacza glebokie
przeobrazenie samego siebie. A
zatem jezeli dialog przyjazni
przeobraza przyjaciol, tym zasadniej
uczyni to, kiedy jedna ze stron w tym
dialogu jest Bog. Dlatego «objawienie
— ktore jest wezwaniem do
przyjazni ze strony Boga — oznacza
samo w sobie zardd
wywyzszenia»[8].

W swietle tych rozwazan pojmuje sie
lepiej, ze powolanie wymaga wyjscia
poza samego siebie, to znaczy, poza
zwyczajny indywidualny lub
doczesny zyciowy horyzont, wlasng
wygode, wlasne zabezpieczenia
(«Wyjdz z twojej ziemi rodzinnej i z
domu twego ojca do kraju, ktdry ci



ukaze», Rdz 12, 1) i niesie ze sobg
glebokq zmiane (nawrocenie,
metanoia), ktora Pismo wyraza w
darze nowego imienia (Abraham,
Piotr, Pawel i kazdy ze zbawionych,
zgodnie ze znanym tekstem Ap 2, 17).
W rzeczywistos$ci chodzi o to, zeby
wyjs¢ poza samego siebie, aby stac
sie samym sobq (tak jak Abram zostatl
Abrahamem po tym, jak poszed! za
wezwaniem Pana, a Szymon Piotrem,
aby zyc¢ z Chrystusem i dla Jego
Kosciola) na drodze utozsamienia z
Tym, ktéry «objawia w peini
czlowieka samemu czlowiekowi»[9].
Dla chrzescijanina jednosc z Bogiem
nie oznacza rozplyniecia sie¢ w Nim,
tylko pelng realizacje osobista, na
drodze, ktora niesie ze soba
porzucenie «dawnego czlowieka,
zeby odnowic sie «duchem» i
przyoblec «cztowieka nowego,
stworzonego wedlug Boga, w
sprawiedliwosci i prawdziwej
Swietosci» (Ef 4, 22-24). Dajac sie
poznac czlowiekowi i zapraszajac



czlowieka do glebokiej przyjazni, Bog
otwiera przed nim droge, aby stat sie
jak On (cfr. ] 10, 34-36), ale nie po
prostu poddajac sie czyjejs woli, tylko
wprowadzajac we wiasne serce
nowe Zycie, dynamike, wytryskajaca
«ku zyciu wiecznemu» (J 4, 14). W
taki czy inny sposob ta idea pojawia
sie we wszystkich grupach ksiag
Nowego Testamentu[10].

Na relacji z Bogiem jako relacji
przyjazni zechcial zatrzymac sie
Benedykt XVI w swojej pierwszej
encyklice. Podkreslil w niej dwa
elementy bedace czescig kazdej
ludzkiej przyjazni: jej historyczny
charakter 1 jej site przeobrazajqcq:

«On pierwszy nas ukochat i nadal
nas kocha jako pierwszy; dlatego my
rowniez mozemy odpowiedzie¢
mitoscia (...). MiloS$¢ nigdy nie jest
»skonczona” i spelniona; mitos$¢
zmienia sie wraz z biegiem zycia,
dojrzewa i wlasnie dlatego pozostaje



wierna samej sobie. Idem velle atque
idem nolle — chcie¢ tego samego i
wspolnie to samo odrzucac, to
wilasnie starozytni uznali za
prawdziwa tres$¢ mitosci: stac sie
podobnym jedno do drugiego, co
prowadzi do wspolnoty pragnien i
mysli. Historia mitosci miedzy
Bogiem a czlowiekiem polega
wlasnie na fakcie, ze ta wspolnota
woli wzrasta w jednosci mysSli i
uczué, i w ten sposob nasza wola i
wola Boga staja sie coraz bardziej
zbiezne: wola Boza przestaje by¢ dla
mnie obca wolg, ktdra narzucaja mi z
ze- wnatrz przykazania, ale staje sie
moja wiasng wolg, ktora wychodzi z
fundamentalnego doswiadczenia
tego, ze w rzeczywistosci Bog jest mi
bardziej bliski niz ja sam. W
konsekwencji wzrasta nasze oddanie
Bogu i Bog staje sie naszg radoscia
(por. Ps 73[72], 23-28)»[11].

Kiedy wezwanie Chrystusa zostaje
przyjete, rozpoczyna droge osobistej



transformacji, ktora catkowicie
angazuje egzystencje czlowieka.
Dlatego mozna stwierdzic, ze
«przejawem Bozego wezwania do
osobistego sumienia jest swiatto i
impuls»[12] — nie tylko swiatto, ale
réwniez impuls. Swiety Josemaria
wyrazal to przy pomocy peinych
ekspres;ji stow: Ta sita zyciowa,
ktora ma cos z niszczqcej lawiny,
jest czyms, co inni nazywajq
powolaniem[13]. Transformacja,
nowe zycie, ktérego oni sami
doswiadczajg, a ktdre pozostali
stwierdzajg z tatwoscia, stanowi —u
tych, ktorzy go doswiadczajg — znak
autentycznosci wezwania. Natomiast
z drugiej strony wskazuje, ze nie
trzeba koniecznie uwazac, ze jest sie
juz «na odpowiednio wysokim
poziomie» misji, zeby nasladowac
Chrystusa. Poza tym, zZe SciSle rzecz
biorac, nigdy nie bedziemy «na
odpowiednio wysokim poziomie»,
nasladowanie Pana jest czasami
wlasnie tym, co czyni nas



odpowiednimi do realizacji misji: «To
przez wzglgd na nasladowanie
Chrystusa w catkowitym oddaniu
Mateuszowi udalo sie podnies¢ z
lawy dla celnikéw. Tylko to, co
teologalne, moze pociaggnac za soba
to, co moralne»[14].

Z drugiej strony tekst Benedykta XVI
podkresla, ze chociaz nowe zycie w
Chrystusie otrzymuje sie w
okreslonym momencie, jest ono jak
ziarno, ktore wymaga calego zycia,
zeby wzrastac i przynosi¢ owoc.
Pismo jest bogate w obrazy
wyrazajace te sama idee (cfr. np. Mt
13, 1-23.31-32; 2 Kor 3, 17-18). Droga
chrzescijanina to droga wzrostu.

7. W swojej relacji z nami Bog
zaprasza nas i przyjmuje do
wspolnoty ze Soba. Wyraz
‘wspolnota’ wskazuje nie tylko na
bliska jednos¢, ale rowniez na
wspolne uczestnictwo w tym samym
zadaniu. Juz na stronicach Ewangelii



ogladamy, jak Jezus nie tylko daje
poznac Apostotom to, co ustyszal od
Ojca, ale rowniez wybiera ich i
posyla z ta sama misja, ktora
otrzymatl: «Ja was wybratem i
przeznaczylem was na to, abyscie szli
i owoc przynosili, i by owoc wasz
trwab» (J 15, 16, wkrotce po
przedstawieniu samego Siebie jako
winorosli); «Jak Ojciec Mnie postal,
tak i Ja was posytam» (] 20, 21).

W rzeczywistos$ci chodzi o inng z
cech wlasciwych przyjazni: wspdélne
podazanie za tym samym dobrem,
idem velle. Pewien wspoiczesny autor
podkreslit to wymownym obrazem:
«Kochankowie niejako stoja twarza
w twarz, wpatrzeni w siebie
nawzajem i zaabsorbowani druga
osoba — przyjaciele raczej stoja
ramie w ramie, zaabsorbowani
wspolnym przedmiotem
zainteresowania»[15].



Bog czyni czlowieka uczestnikiem
swoich zamystow i czyni go ich
bohaterem. I tak relacja, do ktorej
Bog powoluje czlowieka, nie jest
jednoscia statyczng, tylko
dynamiczng: idem velle, dgzeniem ku
temu samemu dobru, za ktorym
wspoOlnie sie podaza. Tym dobrem
jest wlasnie jednos¢ wszystkich ludzi
z Bogiem, transformacja Swiata (i
troska o niego), osobista mitosc,
celebrowanie (przez cala wiecznosc)
Prawdy, Dobra i Piekna, w pelnym
mitosci z jednoczeniu z nimi. Chodzi
0 dynamiczng jednos¢, w ktorej
istota ludzka nie zachowuje sie jak
element bierny, tylko jest
pochwycona, a rownoczesnie
zaangazowana, w pelni
zaangazowana w sama dynamike
Milosci Boga, we wszystkich
wymiarach i ze wszystkimi sitami
jego istoty. Dlatego jest to dla niej
droga pelni, na ktorej jej najglebsze
pragnienia znajduja jedyna stosowna
odpowiedz.



Z drugiej strony ten aspekt
powolania podkresla rowniez jego
charakter eklezjalny, poniewaz
wspolnota zawsze ma miejsce z
Bogiem i z innymi ludzmi: «Plan
Boga nie jest indywidualny, tylko
wspolnotowy. Bog wzywa nas do
wspolnoty ze Sobg w niezwykle
osobisty sposob, jako ,lud”. Oznacza
to, ze kazdy czlowiek realizuje sie 1
zbawia tylko w takim stopniu, w
jakim }aczy sie z innym czlowiekiem
itworzy z nim jednos¢. W
rzeczywistosci to wzajemna jednos¢
tworzy Koscidl — tajemnice
wspolnoty w Chrystusie (...). Jest to
wzajemna wspolnota ludzi. Relacja z
innym czlowiekiem, jak rowniez
relacja z Bogiem stanowig istote
eklezjalnosci»[16].

Lucas Bucha i Javier Herrero

Tlumaczy! Bronistaw Jakubowski




[1] IT Sobor Watykanski, Konstytucja
dogmatyczna Dei Verbum, 18
listopada XI 1965 r., 2.

[2] BL. Pawel VI, List apostolski
Summi Dei Verbum, 4 listopada 1963
r.

[3] Dlatego mozna powiedziec, ze to
wlasnie wéwczas rozpoczela sie
teologia powolania, cfr. E. de la
Lama, La vocacion sacerdotal. Cien
arios de clarificacion, Palabra, Madrid
1994, 188.

[4] IT Sobor Watykanski, Konstytucja
duszpasterska Gaudium et Spes, 7
grudnia 1965 r., 19. W tym samym
duchu odbywala sie prezentacja na
temat Kosciola i ogotem zbawczego
zamystu Boga, ktorej Pawel VI
dokonal w swojej pierwszej
encyKklice.

[5] Sw. Jan Pawel II, Adhortacja
apostolska Pastores dabo vobis, 25
marca 1992 r., 36. Powolanie «nie



jawi sie jako Scisle okreslona z gory
plaszczyzna, prefabrykowana
przysziosé, ktéra Bog oferuje
czlowiekowi. Lepiej wyraza sie
powolanie przy pomocy koncepcji
dialogu, poprzez ktory, stwierdzajac
inicjatywe i bezinteresownos¢
Boskiego daru, ukazuje sie w Swietle
niezbedna role, jaka odgrywa
czlowiek poprzez stopniowa
akceptacje zaproszenia Boga i
szczere poszukiwanie zasiegu
wewnetrznych impulsow 1
zewnetrznych wydarzen (...). Dialogu
Zywego, powolnego, ale
nieustannego, chociaz niekiedy
trudnego. Bog szanuje bowiem
powolnosc cztowieka w jego
dojrzewaniu i wyborach i jest tej
powolnosci Swiadomy», A. Pigna, La
vocacion. Teologia y discernimiento,
Sociedad de Educacion Atenas,
Madrid 19887 22-23.

[6] E. de la Lama, La vocacion
sacerdotal, 191.



[7] Cfr., na przyklad, Sw. Tomasz z
Akwinu: «cechg charakterystyczng
przyjaciot, jest to, ze chca tych
samych rzeczy oraz ze to samo ich
cieszy i to samo ich smuci. Tak wiec,
uznajac sprawy przyjaciela za swoje,
kochajacy wydaje sie by¢ w
ukochanym, jakby utozsamiajac sie z
nim», S.Th., I-11, q. 28, a. 2.

[8] E. de la Lama, La vocacion
sacerdotal, 191.

[9] IT Sobor Watykanski, Konstytucja
duszpasterska Gaudium et spes, 7
grudnia 1965 r., 22.

[10] Czy to jako koniecznos¢
nawrocenia (Synoptycy); czy to jako
przyobleczenie czlowieka nowego po
porzuceniu dawnego czlowieka, czy
to «za sprawa Ducha Panskiego,
coraz bardziej jasniejac,
upodabniamy sie do Jego obrazu» (2
Kor 3, 18), czy to jako nowe
narodzenie do Zycia dzieci Bozych

(Jan).



[11] Benedykt XVI, Encyklika Deus
caritas est, 25 grudnia 2005 r., 17.

[12] F. Ocariz, La vocacion al Opus
Dei como vocacion en la Iglesia, 149.

[13] Sw. Josemaria, List z 9 stycznia
1932 r., 92.

[14] J. B. Torello, Psicologia y vida
espiritual, Rialp, Madrid 20107 200.

[15] C. S. Lewis, Cztery mitosci, thum.
Piotr Szymczak, Media Rodzina,
Poznan 2010, str. 77.

[16] A Pigna, La vocacion, 33. Cfr. II
Sobor Watykanski, Konstytucja
dogmatyczna Lumen gentium, 21
listopada 1964 ., 9.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/teologia-powolania-2/
(30-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/teologia-powolania-2/
https://opusdei.org/pl-pl/article/teologia-powolania-2/

	Teologia powołania (II)
	2. Relacja z Bogiem: dialog – przyjaźń – komunia


