opusdei.org

Temat 9. Wcielenie

Wecielenie jest to par excellence
ukazanie Milosci Boga do ludzi,
poniewaz Druga Osoba Trojcy
PrzenajsSwietszej — Bog — staje
sie uczestnikiem natury
ludzkiej w jednosci osoby.

23-12-2012

1. Dzielo Wcielenia

Wyniesienie ludzkiej natury
Chrystusa przez Osobe Stowa jest
dzielem Trzech Osob Boskich.
Wecielenie Boga jest Wcieleniem Syna,
nie Ojca i nie Ducha Swietego.



Niemniej jednak, Wcielenie byto
dzielem calej Trojcy. Dlatego w
PiSmie Swietym niekiedy
przypisywane jest Bogu Ojcu (Hbr 10,
5; Ga 4, 4) albo samemu Synowi (Flp
2, 7), albo Duchowi Swietemu (Ek 1,
35; Mt 1, 20). W ten sposob podkresla
sie, ze dzielo Wcielenia bylo jedynym
aktem, wspolnym Trzem Osobom
Boskim. Swiety Augustyn objasnial,
ze ,fakt, iz Maryja poczela i
porodzila, jest dzielem Trdjcy,
poniewaz dziela Trdjcy sa
nierozdzielne” 1 . W rzeczywistosci
chodzi o dzialanie Boskie ad extra,
ktorego skutki pozostaja poza
Bogiem, w stworzeniach, poniewaz
sq dzielem Trzech Osob razem,
dlatego ze jedna i jedyna jest Istota
Boska, ktdra jest sama nieskonczona
moc Boza (por. Katechizm , 258).

Wrcielenie Stowa nie dotyka Boskiej
wolnosci, poniewaz Bog mogt

zdecydowac, ze Stowo sie nie wcieli
albo ze wecieli sie inna Osoba Boska.



Niemniej jednak, powiedzenie, ze
Bdg jest nieskorniczenie wolny, nie
oznacza, ze Jego decyzje sa
arbitralne, ani nie oznacza negacji,
ze mitosc jest podstawa Jego
dzialania. Dlatego teologowie zwykle
poszukuja racji porozumienia,
ktorych mozna sie domysla¢ w
roznych Bozych decyzjach, tak jak
ukazuja sie one w aktualnej
ekonomii zbawienia. Poszukujg oni
jedynie podkreslenia cudownej
madrosci 1 spojnosci, jaka istnieje w
calym Bozym dziele, a nie
ewentualnej koniecznosci w Bogu.

2. Dziewica Maryja, Matka Boza

Dziewica Maryja zostala
przeznaczona, zeby by¢ Matka Boza
od samej wiecznos$ci razem z
Wrcieleniem Stowa: ,W tajemnicy
Chrystusa jest Ona obecna juz ,przed
zalozeniem Swiata”, jako Ta, ktorg
Ojciec ,,wybra}”’ na Rodzicielke swego
Syna we Wcieleniu - a wraz z Ojcem



wybral Ja Syn i odwiecznie zawierzy?
Duchowi swietosci” 2 . Boski wybor
szanuje wolnos¢ Najswietszej Maryi
Panny, poniewaz ,,Ojciec milosierdzia
pragnal, by Wcielenie poprzedzita
zgoda Tej, ktdra zostala
przeznaczona na matke, aby w ten
Sposob, podobnie jak kobieta
przyczynila sie do Smierci, tak
rowniez kobieta przyczynila sie do
zycia (IT Sobor Watykanski,
konstytucja dogmatyczna Lumen
gentium , 56, por. 61)” ( Katechizm ,
488). Dlatego od bardzo starozytnych
czasow Ojcowie Kosciola widzieli w
Maryi Nowa Ewe.

»Aby by¢ Matka Zbawiciela, «zostala
obdarzona przez Boga godnymi tak
wielkiego zadania darami»” (
Katechizm , 490). Swiety Archanio}
Gabriel w chwili Zwiastowania
pozdrawia Ja jako ,}aski peing” (Lk 1,
28). Zanim doszto do Wcielenia
Slowa, Maryja juz byla ze wzgledu na
swoja odpowiedz na Boze dary, peina



laski. Laska otrzymana przez Maryje
czyni Ja milg Bogu i przygotowuje Ja
do bycia dziewicza Matka
Zbawiciela. Catkowicie owladnieta
taska Boza mogla wyrazi¢ swoje
wolne przyzwolenie na
zwiastowanie Jej powotania (por.
Katechizm , 490). W ten sposob,
»Zgadzajac sie na stowo Boze, Maryja
stala sie Matka Jezusa i przyjmujac
calym sercem Bozg wole zbawienia,
W czym nie przeszkodzil Jej zaden
grzech, oddata sie catkowicie osobie i
dzielu swego Syna, by dzieki tasce
Bozej, pod zwierzchnictwem Syna i w
zjednoczeniu z Nim, stuzyc tajemnicy
Odkupienia (por. Lumen gentium,
56)” ( Katechizm , 494). Ojcowie
wschodni zwykle nazywaja Matke
Bozg ,Calg Swieta ( Panaghia )” i
»,Czcz3 ]a jako «wolng od wszelkiej
zmazy grzechowej, jakby utworzong
przez Ducha Swietego i
uksztaltowang jako nowe
stworzenie» ( Lumen gentium , 56)” (
Katechizm , 493).



Maryja zostala odkupiona od chwili
swojego poczecia. ,Wlasnie to
wyraza dogmat Niepokalanego
Poczecia, ogloszony w 1854 roku
przez Papieza Piusa IX: «Najswietsza
Maryja Dziewica od pierwszej chwili
swego poczecia, przez taske i
szczegolny przywilej Boga
wszechmogacego, na mocy
przewidzianych zastug Jezusa
Chrystusa, Zbawiciela rodzaju
ludzkiego, zostata zachowana czysta
od wszelkiej zmazy grzechu
pierworodnego» (DS 2803)” (
Katechizm , 491). Niepokalane
Poczecie objawia bezinteresowna
milo$¢ Boga, poniewaz bylo Boska
inicjatywa 1 nie zasluga Maryi, tylko
Chrystusa. W rzeczywistosci, cho¢
Maryja jest ,«<ubogacona od chwili
poczecia blaskiem szczegolnej
swietosci» ( Lumen gentium , 56),
Swieto$c¢ ta pochodzi w catosci od
Chrystusa. Maryja jest «odkupiona w
sposob wznioslejszy ze wzgledu na



zastugi Syna» (ibidem, 53)” (
Katechizm , 492).

Najswietsza Maryja Panna jest Matka
Boga: ,istotnie Ten, ktdrego poczela
jako czlowieka z Ducha Swietego i
ktory prawdziwie stal sie Jej Synem
wedlug ciala, nie jest nikim innym
jak wiecznym Synem Ojca, druga
Osobg Trojcy Swietej. Kosciol
wyznaje, ze Maryja jest rzeczywiscie
Matkq Bozq (Theotokos) (por. DS
251)” ( Katechizm , 495). Z pewnoscia
nie zrodzila Bostwa, tylko ludzkie
ciato Stowa, do ktorego niezwlocznie
przytaczyla sie Jego dusza
racjonalna, stworzona przez Boga jak
wszystkie pozostale, dajac w ten
sposob poczatek ludzkiej naturze,
ktora w tej samej chwili zostala
przyjeta przez Stowo.

Maryja byla zawsze Dziewicg. Od
starozytnosci Kosciol wyznaje w
Credo i czci w swojej liturgii ,Maryje
jako (...) «zawsze Dziewice» (por.



Lumen gentium , 52)” ( Katechizm,
499; por. Katechizm , 496-507). Taka
wiara Kosciota znajduje
odzwierciedlenie w niezwykle
starozytnej formule: ,Dziewica przed
porodem, podczas porodu i po
porodzie”. Od poczatku ,,Kosciol
wyznawal, ze Jezus zostal poczety
jedynie przez moc Ducha Swietego w
lonie Dziewicy Maryi, stwierdzajac
takze aspekt cielesny tego
wydarzenia: Jezus zostal poczety «z
Ducha Swietego, bez nasienia
meskiego» (Synod Lateranski (649):
DS 503)” ( Katechizm , 496). Maryja
byla réwniez Dziewicg podczas
porodu, poniewaz ,,porodzita Go bez
uszczerbku dla swojego dziewictwa,
tak jak poczela Go, nie tracac
dziewictwa (...). Jezus Chrystus
narodzit sie z dziewiczego lona w
cudowny sposob” 3. W
rzeczywistosci ,narodzenie
Chrystusa «nie naruszylo Jej
dziewictwa, lecz je uswiecito» (
Lumen gentium , 57)” ( Katechizm,



499). Maryja pozostawala stale
Dziewica po porodzie. Ojcowie
Kosciola w swoich objasnieniach
Ewangelii i w swoich odpowiedziach
na rozne zarzuty stwierdzali zawsze
te rzeczywistosc, ktora objawia
calkowitg gotowosc¢ Najswietszej
Maryi Panny i Jej bezwzgledne
oddanie zbawczemu zamystowi
Boga. Podsumowywal to Swiety
Bazylj, kiedy pisal, ze ,mitujacy
Chrystusa nie zgadzaja sie stuchac, ze
Matka Boza kiedykolwiek przestala
byc¢ dziewica” 4.

Maryja zostala wzieta do nieba.
»,Niepokalana Dziewica, zachowana
wolna od wszelkiej skazy winy
pierworodnej, dopelniwszy biegu
zycia ziemskiego, z cialem i dusza
wzieta zostala do chwaly niebieskiej i
wywyzszona przez Pana jako
Krolowa wszystkiego, aby bardziej
upodobnita sie do Syna swego, Pana
panujacych oraz zwyciezcy grzechu i
$Smierci” 5. Wniebowziecie



NajsSwietszej Maryi Panny stanowi
zapowiedz zmartwychwstania
pozostatych chrzescijan (por.
Katechizm , 966). Krolewskos$¢ Maryi
opiera sie na Jej Boskim
macierzynstwie i na Jej zwigzku z
dzielem Odkupienia 6 . Dnia 1
listopada 1954 roku Pius XII
ustanowil Swieto Najswietszej Maryi
Panny Krolowej 7.

Maryja jest Matka Odkupiciela.
Dlatego Jej Boskie Macierzynstwo
niesie ze sobg rowniez wspolprace w
zbawieniu ludzi: ,Maryja, cora
Adama, zgadzajac sie na stowo Boze,
stala sie Matka Jezusa, a przyjmujac
zbawcza wole Boza calym sercem,
nie powstrzymana zadnym
grzechem, calkowicie poswiecita
sama siebie, jako stuzebnice Panska,
osobie i dzietu Syna swego, pod Jego
zwierzchnictwem i wespot z Nim, z
taski Boga wszechmogacego stuzac
tajemnicy odkupienia. Stusznie tedy
sadza Swieci Ojcowie, ze Maryja nie



zostala czysto biernie przez Boga
uzyta, lecz ze z wolng wiara i
postuszenstwem czynnie
wspolpracowala w dziele zbawienia
ludzkiego” 8 . Ta wspolpraca objawia
sie rowniez w Jej Macierzynstwie
duchowym. Maryja, nowa Ewa, jest
prawdziwa Matkg ludzi w porzadku
taski, poniewaz wspdlpracuje przy
narodzeniu zycia laski i rozwoju
duchowego wiernych: Maryja ,,w
szczegolny zaiste sposob
wspolpracowala z dzietem
Zbawiciela przez wiare, nadzieje i
milosc¢ zarliwg dla odnowienia
nadprzyrodzonego zycia dusz
ludzkich. Dlatego to stata sie nam
matka w porzadku taski” 9 (por.
Katechizm , 968). Maryja jest rowniez
posredniczka a Jej macierzynskie
posrednictwo, podporzadkowane
zawsze jedynemu posrednictwu
Chrystusa, rozpoczelo sie od Fiat
przy Zwiastowaniu i trwa w niebie,
poniewaz ,wzieta do nieba, nie
zaprzestala tego zbawczego zadania,



lecz poprzez wielorakie swoje
wstawiennictwo ustawicznie
zjednuje nam dary zbawienia
wiecznego (...). Dlatego do
Blogostawionej Dziewicy stosuje sie
w Kosciele tytuly: Oredowniczki,
Wspomozycielki, Pomocnicy,
Posredniczki” 10 (por. Katechizm ,
969).

Maryja jest typem i wzorem Kosciola:
»Maryja Dziewica jest dla KoSciola
wzorem wiary i mitosci. Przez to
wlasnie jest Ona «najznakomitszym i
calkiem szczegdlnym czlonkiem
Kosciota» ( Lumen gentium , 53),
Maryja jest «pierwowzorem»
Kos$ciota” ( Lumen gentium , 63) (
Katechizm , 967). Dnia 21 listopada
1964 roku Pawetl VI uroczyscie nadat
Maryi tytul Matki Kosciola, zeby
wprost podkresli¢ macierzynska
funkcje, jaka Maryja Dziewica
sprawuje nad chrzescijanskim ludem
11.



W Swietle tego, co przedstawiliSmy
powyzej, nalezy rozumiec, ze
poboznos¢ Kosciota wobec
NajsSwietszej Maryi Panny jest
wewnetrznym elementem
chrzescijanskiego kultu 12 .
Najswietsza Dziewica ,stusznie
doznaje od Kosciola czci szczegdlne;j.
Juz tez od najdawniejszych czasow
Blogostawiona Dziewica czczona jest
pod zaszczytnym imieniem Bozej
Rodzicielki, pod ktorej obrone
uciekaja sie w modlitwach wierni we
wszystkich swoich przeciwnosciach i
potrzebach (...). Kult ten (...) cho¢
zgola wyjatkowy, rézni sie przeciez w
sposob istotny od kultu uwielbienia,
ktory oddawany jest Stowu
wcielonemu na rowni z Ojcem i
Duchem Swietym, i jak najbardziej
sprzyja temu kultowi” 13 . Kult
Najswietszej Maryi Panny ,wyraza
sie (...) w Swietach liturgicznych
poswieconych Matce Bozej (por. II
Sobor Watykanski, konstytucja
Sacrosanctum Concilium , 103) oraz w



modlitwie maryjnej, takiej jak
rézaniec” ( Katechizm , 971).

3. Typy i proroctwa dotyczace
Wcielenia

W poprzednim temacie widzieliSmy,
jak po grzechu naszych pierwszych
rodzicow — Adama i Ewy, Bog nie
opuscit czlowieka, tylko obiecal mu
Zbawiciela (por. Rdz 3, 15;
Katechizm , 410).

Po grzechu pierworodnym i
obietnicy Odkupiciela sam Bog
ponownie podjat inicjatywe i
ustanowil Przymierze z ludZmi. Z
Noem po potopie (por. Rdz 9-10), a
przede wszystkim z Abrahamem
(por. Rdz 15-17), ktéremu obiecat
wielkie potomstwo i uczynienie z
tego potomstwa wielkiego narodu
poprzez danie mu nowej ziemi. W
Abrahamie tez pewnego dnia beda
blogostawione wszystkie narody.
Przymierze zostalo potem
odnowione z Izaakiem (por. Rdz 26,



2-5) 1z Jakubem (por. Rdz 28, 12-15;
35, 9-12). W Starym Testamencie
Przymierze osigga swoj najpeiniejszy
wyraz wraz z Mojzeszem (por. Wj 6,
2-8; Wj 19-34).

Istotnym momentem w historii
relacji miedzy Bogiem a Izraelem
bylo proroctwo Natana (por. 2 Sm 7,
7-15) zapowiadajace, ze Mesjasz
bedzie pochodzil z rodu Dawida i ze
bedzie panowal nad wszystkimi
narodami, nie tylko nad Izraelem. O
Mesjaszu jest mowa w innych
tekstach prorockich, ze Jego
narodzenie bedzie mialo miejsce w
Betlejem (por. Mi 5, 1), ze bedzie
nalezal do rodu Dawida (por. Iz 11, 1;
Jr 23, 5), ze zostanie Mu nadane imie
sEmmanuel”, to znaczy, Bog z nami
(por. 1z 7, 14); ze beda Go nazywac
»,B0g Mocny, Odwieczny Ojciec,
Ksigze Pokoju” (Iz 9, 5), i tak dale;j.
Obok tych tekstow opisujacych
Mesjasza jako Krdla i Potomka
Dawida, istniejg inne, opowiadajace



rowniez na sposob prorocki, o
odkupienczej misji Mesjasza,
nazywajac Go Stuga Jahwe, Stuga
bolesci, ktéry przyjmie w swoim ciele
pojednanie i pokoj (por. Ef 2, 14-18):
1z 42, 1-7; 49, 1-9; 50, 4-9; 52, 13-53,
12. W tym kontekscie istotny jest
tekst Dn 7, 13-14 na temat Syna
Czlowieczego, ktory w tajemniczy
SposoOb poprzez pokore i unizenie
przewyzsza ludzka kondycje i
odnawia mesjanskie krolestwo w
jego ostatecznej fazie (por.
Katechizm , 440).

Glowne typy Odkupiciela w Starym
Testamencie to niewinny Abel,
Najwyzszy Kaplan Melchizedek,
ofiara Izaaka, Jozef sprzedany przez
swoich braci, Baranek Paschalny,
miedziany waz wywyzszony przez
Mojzesza na pustyni i prorok Jonasz.

4. Imiona Chrystusa

Istnieje wiele imion i tytulow
przypisywanych Chrystusowi przez



teologow i autorow piszacych na
temat duchowosci na przestrzeni
wiekow. Jedne sa brane ze Starego
Testamentu, inne z Nowego. Niektdre
sa uzywane lub akceptowane przez
samego Jezusa. Inne byly do Niego
stosowane przez Kosciol na
przestrzeni wiekow. Zobaczymy tutaj
najwazniejsze i zwyczajowe imiona.

Jezus (por. Katechizm , 430-435), co
po hebrajsku oznacza ,Bég zbawia”:
,W chwili Zwiastowania aniot
Gabriel nadaje Mu jako wlasne imie
Jezus, ktore wyraza zaréwno Jego
tozsamosc, jak 1 postanie” (
Katechizm , 430), to znaczy, On jest
Synem Bozym, ktory statl sie
cztowiekiem, zeby zbawi¢ ,,swoj lud
od jego grzechow” (Mt 1, 21). Imie
Jezusa ,0znacza, ze samo imie Boga
jest obecne w osobie Jego Syna (por.
Dz 5, 41; 3] 7), ktory statl sie
czlowiekiem dla powszechnego i
ostatecznego odkupienia grzechow.
Jest to imie Boze, jedyne, ktore



przynosi zbawienie (por. J 3, 18; Dz 2,
21); moga go wzywac WSZyscy,
poniewaz Syn Bozy zjednoczyl sie z
wszystkimi ludzmi przez Wcielenie
(por. Rz 10, 6-13)” ( Katechizm , 432).
Imie Jezus znajduje sie w sercu
chrzescijanskiej modlitwy (por.
Katechizm , 435).

Chrystus (por. Katechizm , 436-440),
ktore pochodzi z greckiego
tlumaczenia hebrajskiego terminu
»,Mesjasz” 1 oznacza ,Namaszczony”.
Staje sie imieniem wlasnym Jezusa,
sponiewaz On doskonale wypeinia
Boskie postanie, ktore pojecie to
oznacza. Istotnie, w Izraelu
namaszczano w imie Boze tych,
ktorzy zostali konsekrowani przez
Boga do misji zleconej przez Niego” (
Katechizm , 436). Mialo to miejsce w
przypadku kaplanow, krolow i,
wyjatkowo, prorokow. To powinien
by¢ par excellance przypadek
Mesjasza, ktorego Bdg postal, zeby
ustanowic ostatecznie swoje



Krolestwo. Jezus speinil mesjanska
nadzieje Izraela w swojej potrojnej
funkcji kaptana, proroka i kréla (por.
ibidem). Jezus ,,przyjal tytul
Mesjasza, do ktorego miat prawo
(por. ] 4, 25-26; 11, 27), ale nie bez
pewnej rezerwy, poniewaz ten tytut
byl rozumiany przez pewna grupe
Jemu wspoiczesnych w sposob zbyt
ludzki (por. Mt 22, 41-46), przede
wszystkim polityczny (por. J 6, 15; £k
24, 21)” ( Katechizm , 439).

Jezus Chrystus jest Jednorodzonym
Boga, Jedynym Synem Bozym (por.
Katechizm , 441-445). Synostwo
Jezusa w stosunku do Ojca nie jest
synostwem przybranym jak nasze,
tylko naturalnym synostwem Bozym,
czyli oznacza ,jedyna i wieczna
relacje Jezusa Chrystusa do Boga,
Jego Ojca: On jest jedynym Synem
Ojca (por.J 1,14.18; 3,16.18) 1
samym Bogiem (por. J 1, 1). Wiara, ze
Jezus Chrystus jest Synem Bozym,
jest konieczna, by by¢



chrzescijaninem (por. Dz 8, 37; 1] 2,
23)” ( Katechizm , 454). Ewangelie
»przytaczaja w dwoch uroczystych
chwilach - podczas Chrztu i
Przemienienia Chrystusa — glos Ojca,
ktory okresla Go jako swego «Syna
umitowanego» (por. Mt 3, 17; 17, 5).
Sam Jezus okresla sie jako
«Jednorodzony» Syn Boga (] 3, 16) i
przez ten tytul potwierdza swoja
wieczng preegzystencje (por. J 10,
36)” ( Katechizm , 444).

Pan (por. Katechizm , 446-451): ,w
greckim tlumaczeniu ksigg Starego
Testamentu niewypowiedziane imie,
pod ktorym Bog objawil sie
Mojzeszowi (por. Wj 3, 14): JHWH,
zostalo oddane przez Kyrios (Pan).
Pan staje sie od tej chwili
powszechnym imieniem
okreslajacym Boskos$¢ Boga Izraela.
Nowy Testament postuguje sie
tytulem ,,Pan” w sensie Scistym tak w
odniesieniu do Ojca, jak rowniez, co
jest nowoscia, w odniesieniu do



Jezusa, uznanego w ten sposob za
samego Boga (por. 1 Kor 2, 8)” (
Katechizm , 446). Przypisujac
Jezusowi Boski tytul Pana, , pierwsze
wyznania wiary Kosciola od
poczatku stwierdzaja (por. Dz 2,
34-36), ze moc, cze$¢ i chwala
nalezne Bogu Ojcu przystuguja takze
Jezusowi (por. Rz 9, 5; Tt 2, 13; Ap 5,
13), poniewaz istnieje On «w postaci
Bozej» (Flp 2, 6) i poniewaz Ojciec
potwierdzil to panowanie Jezusa,
wskrzeszajac go z martwych i
wywyzszajac Go w swojej chwale
(por. Rz 10, 9; 1 Kor 12, 3; Flp 2,
9-11)” ( Katechizm , 449).
Chrzescijanska modlitwa liturgiczna
lub osobista jest naznaczona tytulem
»,Pan” (por. Katechizm , 451).

5. Chrystus jest jedynym
doskonalym Posrednikiem miedzy
Bogiem a ludZmi. Jest Mistrzem,
Kaplanem i Krolem



»Jezus Chrystus jest prawdziwym
Bogiem i prawdziwym czlowiekiem
w jednosci swej Osoby Boskiej; z tej
racji jest On jedynym PosSrednikiem
miedzy Bogiem i ludzmi” (
Katechizm , 480). Najglebsza
wypowiedz Nowego Testamentu na
temat posrednictwa Chrystusa
znajduje sie w Pierwszym Liscie do
Tymoteusza: ,,albowiem jeden jest
Bog, jeden tez posrednik miedzy
Bogiem a ludzmi, cztowiek, Chrystus
Jezus, ktdry wydat siebie samego na
okup za wszystkich” (1 Tm 2, 5).
Przedstawia sie tutaj osobe
Posrednika i dzialanie Posrednika.
Natomiast w LiScie do Hebrajczykow
przedstawia sie Chrystusa jako
Posrednika Nowego Przymierza (por.
Hbr 8, 6; 9, 15; 12, 24). Jezus Chrystus
jest Posrednikiem, dlatego ze jest
prawdziwym Bogiem i prawdziwym
czlowiekiem, ale jest poSrednikiem w
swoim czlowieczenstwie i przez
swoje czlowieczenstwo. Te teksty
Nowego Testamentu przedstawiaja



Chrystusa jako proroka i objawiciela,
jako najwyzszego kaptana i jako
Pana wszelkiego stworzenia. Nie
chodzi o trzy rdzne urzedy, tylko o
trzy rozne aspekty zbawczej funkcji
jedynego PoSrednika.

Chrystus jest prorokiem
zapowiadanym w Ksiedze
Powtorzonego Prawa (18, 18). Za
proroka mieli Jezusa ludzie (por. Mt
16, 14; Mk 6, 14-16; £k 24, 19). Sam
poczatek Listu do Hebrajczykow
okazuje sie w tej kwestii wzorcowy.
Jednak Chrystus jest wiecej niz
prorokiem. On jest Mistrzem, to
znaczy Tym, ktéry naucza wlasnym
autorytetem, autorytetem dotad
nieznanym, ktéry zadziwiat
stuchajacych Go. Najwyzszy
charakter nauk Jezusa opiera sie na
fakcie, ze jest On Bogiem i
czlowiekiem. Jezus nie tylko naucza
prawdy, ale On jest Prawda, ktora
stala sie widzialna w ciele. Chrystus,
odwieczne Stowo Ojca, ,jest jedynym,



doskonalym i ostatecznym Stowem
Ojca. W Nim powiedzial On wszystko
i nie bedzie juz innego stowa oprocz
Niego” ( Katechizm , 65). Nauczanie
Chrystusa jest ostateczne, rowniez w
tym sensie, ze wraz z nim
Objawienie Boga ludziom w historii
mialo swoje ostatnie wypelinienie.

Chrystus jest kaplanem.
Posrednictwo Jezusa Chrystusa jest
posSrednictwem kaplanskim. W Liscie
do Hebrajczykow, ktorego gtownym
tematem jest kaptanstwo Chrystusa,
Jezus Chrystus jest przedstawiany
jako Najwyzszy Kaplan Nowego
Przymierza, jest ,kapltanem na wzor
Melchizedeka” (Hbr 5, 10; 6, 20), jako
~Swietego, niewinnego,
nieskalanego” (Hbr 7, 26), ,,ktory
«jedna (...) ofiarg udoskonalil na
wieki tych, ktorzy sa uswiecani» (Hbr
10, 14), to znaczy jedyna ofiara swego
Krzyza” ( Katechizm , 1544). W ten
sam sposob jak Ofiara Chrystusa —
Jego Smierc¢ na Krzyzu - jest jedyna w



swoim rodzaju ze wzgledu na
jednos¢ istniejacg miedzy kapltanem
a ofiarg — o nieskonczonej wartosci —
tak rowniez Jego kaptanstwo jest
jedyne w swoim rodzaju. Jest to
jedna ofiara i jeden kaptan. Ofiary
Starego Testamentu byly typem
Ofiary Chrystusa i nabieraly wartosci
wlasnie przez wzglad na Swiecenia
Chrystusa. W kaptanstwie Chrystusa,
wiecznym kaplanstwie, uczestniczy
sie przez kaplanstwo urzedowe i
kaplanstwo wiernych, ktorych ani
nie sa dodawane do kaptanstwa
Chrystusa, ani po nim nie nastepuja
(por. Katechizm , 1544-1547).

Chrystus jest Krdlem. Jest krolem nie
tylko jako Bog, ale rowniez jako
cztowiek. Suwerennos$c¢ Chrystusa
jest fundamentalnym aspektem Jego
zbawczego posrednictwa. Chrystus
zbawia, dlatego ze ma skuteczng
moc, zeby to uczyni¢. Wiara KoSciola
stwierdza krolewskosc¢ Chrystusa i
wyznaje w Credo , ze ,Krolestwu Jego



nie bedzie konca”, powtarzajac w ten
Sposob to, co Archaniot Gabriel
powiedzial Maryi (por. £k 1, 32-33).
Krolewska godnos¢ Chrystusa zostala
zapowiedziana juz w Starym
Testamencie (por. Ps 2, 6; 1z 7, 6; 11.
1-9; Dn 7, 14). Jednakze Chrystus nie
mowil wiele o swojej krolewskiej
godnosci, poniewaz wéréd Zydow w
Jego czasach bardzo
rozpowszechniona byla materialna i
ziemska koncepcja mesjanskiego
Kroélestwa. Owszem, uznal to w
szczegolnie uroczystym momencie,
kiedy odpowiadajac na pytanie
Pilata, rzek!: ,,Tak, jestem krolem” (]
18, 37). Krolewska godnos$c Chrystusa
nie jest metaforyczna, jest
rzeczywista i niesie ze sobg wladze
ustanawiania praw i sgdzenia. Jest to
krolewska godnosc, ktora opiera sie
na fakcie, Ze jest to Wcielone Stowo i
na tym, ze jest On naszym
Odkupicielem 14 . Jego Krolestwo jest
duchowe i wieczne. Jest to krdlestwo
Swietosci i sprawiedliwosci, mitosci,



prawdy i pokoju 15 . Chrystus
sprawuje swoja krolewska godnosc,
przyciagajac do Siebie wszystkich
ludzi przez swoja Smierc i
zmartwychwstanie (por. J 12, 32).
Chrystus — Krdl i Pan wszechswiata,
stat sie stugg wszystkich, chociaz ,nie
przyszed}, aby Mu stuzono, lecz aby
stuzyc i dac swoje zycie na okup za
wielu (Mt 20, 28)” ( Katechizm , 786).

Wszyscy wierni ,,uczestniczg w tych
trzech funkcjach Chrystusa i ponosza
odpowiedzialno$c za postanie 1
stuzbe, jakie z nich wynikaja (por.
Jan Pawel II, encyklika Redemptor
hominis , 18-21)” ( Katechizm , 783).

6. Cale zycie Chrystusa jest
odkupiencze

Co sie tyczy zycia Chrystusa, ,,Symbol
wiary mowi tylko o misteriach
Wecielenia (poczecie i narodzenie) i
Paschy (meka, ukrzyzowanie, Smier¢,
pogrzeb, zstapienie do piekiel,
zmartwychwstanie,



wniebowstgpienie). Nie mowi wprost
o misteriach ukrytego i publicznego
zycia Jezusa, ale artykuly wiary
dotyczace Wcielenia i Paschy
wyjasniaja cate ziemskie zycie
Chrystusa” ( Katechizm , 512).

Cale zycie Chrystusa jest
odkupiencze i kazdy Jego ludzki
uczynek posiada transcendentna
wartos$¢ zbawienia. Nawet w
najprostszych i pozornie najmniej
istotnych uczynkach Jezusa istnieje
skuteczne sprawowanie Jego
posrednictwa miedzy Bogiem a
ludzmi, poniewaz sg to zawsze
uczynki Wcielonego Stowa. Te nauke
rozumial ze szczegélna glebig Swiety
Josemaria Escriva, ktory nauczat
przeksztatca¢ wszystkie drogi na
ziemi w Boze drogi uswiecenia:
,hadchodzi pelnia czasu i dla
spelnienia tej misji (...) w Betlejem
rodzi sie Dziecie. Jest Odkupicielem
Swiata, ale zanim zacznie mowic,
miluje czynem. Nie przynosi ze soba



zadnej magicznej formuly, bo wie, ze
zbawienie, ktore ofiaruje, powinno
przejs¢ przez serce cziowieka. Jego
pierwsze czyny - to Smiech, dzieciecy
placz, bezbronny sen wcielonego
Boga: Zeby nas rozkochac, zebySmy
umieli wzig¢ Go w ramiona” 16.

Lata zycia Chrystusa w ukryciu nie
sg zwyklym przygotowaniem do Jego
stuzby publicznej, tylko
autentycznymi latami
odkupienczymi, nastawionymi na
wypelnienie Tajemnicy Paschalne;.
Ma wielkie teologiczne znaczenie
fakt, ze Jezus dzielil przez wieksza
czesS¢ swojego zycia kondycje
ogromnej wiekszosci ludzi -
codzienne zycie rodzinne i prace w
Nazarecie. Nazaret jest w ten sposob
lekcja zycia rodzinnego, lekcja pracy
17 . Chrystus realizuje nasze
odkupienie rowniez podczas tych
wielu lat pracy w czasie zycia w
ukryciu, nadajac w ten sposob swoj
Boski sens w historii zbawienia



codziennej ludzkiej pracy
chrzescijanina oraz miliondéw ludzi
dobrej woli: ,Jezus, wzrastajac i zyjac
jak jeden z nas, objawia nam, ze
ludzka egzystencja, codzienne,
zwykle ludzkie zajecia majg Boski
sens” 18.

José Antonio Riestra
Podstawowa hibliografia

Katechizm Kosciota Katolickiego ,
484-570, 720-726 1 963-975

Benedykt XVI-J6zef Ratzinger, Jezus z
Nazaretu. Od Chrztu w Jordanie do
Przemienienia , wydawnictwo M,
Krakow 2007

Lektury zalecane

]J. L. Bastero de Eleizalde, Maria,
Madre del Redentor , 2. wyd. Eunsa,
Pampeluna, 2004



M. Ponce Cuéllar, Maria, Madre del
Redentor y Madre de la Iglesia , 2.
wyd., Herder, Barcelona, 2001

F. Ocariz - L. F. Mateo Seco -]J. A.
Riestra, El misterio de Jesucristo , 3.
wyd. EUNSA, Pampeluna 2004

1 Sw. Augustyn, De Trinitate , 2, 5, 9,
por. IV Sobdr Lateranski: DS 801.

2 Jan Pawel II, encyklika Redemptoris
Mater , 25 marca 1987 r., 8; por. Pius
IX, bulla Ineffabilis Deus ; Pius XII,
bulla Munificentissimus Deus , AAS
42(1950)9768 ; Pawel VI, adhortacja
apostolska Marialis Cultus, 25 ; KPK,
488.

3 Sw. Leon Wielki, list Lectis
dilectionis tucee , DS 291-294

4 Sw. Bazyli Wielki, In Christi
generationem, 5.



5 II Sobdr Watykanski, konstytucja
dogmatyczna Lumen gentium , 59;
por. ogloszenie dogmatu o
Wniebowzieciu Najswietszej Maryi
Panny przez Papieza Piusa XII w
1950 r.: DS 3903.

6 Por. Pius XII, encyklika Ad ceeli
reginam , 11 pazdziernika 1954 r.:
AAS 46(1954)625-640.

7 Por. AAS 46(1954)662-666.

8 II Sobor Watykanski, konstytucja
dogmatyczna Lumen gentium , 56.

9 Ibidem, 61.
10 Ibidem, 62.
11 Por. AAS 56(1964)1015-1016.

12 Por. Pawel VI, adhortacja
apostolska Marialis cultus , 56.

13 II Sobdér Watykanski, konstytucja
dogmatyczna Lumen gentium , 66.



14 Por. Pius XI, encyklika Quas
primas, 11 listopada 1925 r., AS
17(195)599.

15 Por. Mszal Rzymski, prefacja Mszy
Swietej o Chrystusie, Krélu
Wszechswiata.

16 Sw. Josemaria Escriva, To Chrystus
przechodzi , 36.

17 Por. Pawel VI, Przemowienie w
Nazarecie, 5 stycznia 1964 r.:
Insegnamenti di Paolo VI 2(1964)25.

18 Sw. Josemaria Escriva, To Chrystus
przechodzi, 14.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/temat-9-wcielenie/
(21-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-9-wcielenie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-9-wcielenie/

	Temat 9. Wcielenie

