
opusdei.org

Temat 9. Wcielenie

Wcielenie jest to par excellence
ukazanie Miłości Boga do ludzi,
ponieważ Druga Osoba Trójcy
Przenajświętszej – Bóg – staje
się uczestnikiem natury
ludzkiej w jedności osoby.

23-12-2012

1. Dzieło Wcielenia

Wyniesienie ludzkiej natury
Chrystusa przez Osobę Słowa jest
dziełem Trzech Osób Boskich.
Wcielenie Boga jest Wcieleniem Syna,
nie Ojca i nie Ducha Świętego.



Niemniej jednak, Wcielenie było
dziełem całej Trójcy. Dlatego w
Piśmie Świętym niekiedy
przypisywane jest Bogu Ojcu (Hbr 10,
5; Ga 4, 4) albo samemu Synowi (Flp
2, 7), albo Duchowi Świętemu (Łk 1,
35; Mt 1, 20). W ten sposób podkreśla
się, że dzieło Wcielenia było jedynym
aktem, wspólnym Trzem Osobom
Boskim. Święty Augustyn objaśniał,
że „fakt, iż Maryja poczęła i
porodziła, jest dziełem Trójcy,
ponieważ dzieła Trójcy są
nierozdzielne” 1 . W rzeczywistości
chodzi o działanie Boskie ad extra ,
którego skutki pozostają poza
Bogiem, w stworzeniach, ponieważ
są dziełem Trzech Osób razem,
dlatego że jedna i jedyna jest Istota
Boska, którą jest sama nieskończona
moc Boża (por. Katechizm , 258).

Wcielenie Słowa nie dotyka Boskiej
wolności, ponieważ Bóg mógł
zdecydować, że Słowo się nie wcieli
albo że wcieli się inna Osoba Boska.



Niemniej jednak, powiedzenie, że
Bóg jest nieskończenie wolny, nie
oznacza, że Jego decyzje są
arbitralne, ani nie oznacza negacji,
że miłość jest podstawą Jego
działania. Dlatego teologowie zwykle
poszukują racji porozumienia,
których można się domyślać w
różnych Bożych decyzjach, tak jak
ukazują się one w aktualnej
ekonomii zbawienia. Poszukują oni
jedynie podkreślenia cudownej
mądrości i spójności, jaka istnieje w
całym Bożym dziele, a nie
ewentualnej konieczności w Bogu.

2. Dziewica Maryja, Matka Boża

Dziewica Maryja została
przeznaczona, żeby być Matką Bożą
od samej wieczności razem z
Wcieleniem Słowa: „W tajemnicy
Chrystusa jest Ona obecna już „przed
założeniem świata”, jako Ta, którą
Ojciec „wybrał” na Rodzicielkę swego
Syna we Wcieleniu – a wraz z Ojcem



wybrał Ją Syn i odwiecznie zawierzył
Duchowi świętości” 2 . Boski wybór
szanuje wolność Najświętszej Maryi
Panny, ponieważ „Ojciec miłosierdzia
pragnął, by Wcielenie poprzedziła
zgoda Tej, która została
przeznaczona na matkę, aby w ten
sposób, podobnie jak kobieta
przyczyniła się do śmierci, tak
również kobieta przyczyniła się do
życia (II Sobór Watykański,
konstytucja dogmatyczna Lumen
gentium , 56, por. 61)” ( Katechizm ,
488). Dlatego od bardzo starożytnych
czasów Ojcowie Kościoła widzieli w
Maryi Nową Ewę.

„Aby być Matką Zbawiciela, «została
obdarzona przez Boga godnymi tak
wielkiego zadania darami»” ( 
Katechizm , 490). Święty Archanioł
Gabriel w chwili Zwiastowania
pozdrawia Ją jako „łaski pełną” (Łk 1,
28). Zanim doszło do Wcielenia
Słowa, Maryja już była ze względu na
swoją odpowiedź na Boże dary, pełna



łaski. Łaska otrzymana przez Maryję
czyni Ją miłą Bogu i przygotowuje Ją
do bycia dziewiczą Matką
Zbawiciela. Całkowicie owładnięta
łaską Bożą mogła wyrazić swoje
wolne przyzwolenie na
zwiastowanie Jej powołania (por. 
Katechizm , 490). W ten sposób,
„zgadzając się na słowo Boże, Maryja
stała się Matką Jezusa i przyjmując
całym sercem Bożą wolę zbawienia,
w czym nie przeszkodził Jej żaden
grzech, oddała się całkowicie osobie i
dziełu swego Syna, by dzięki łasce
Bożej, pod zwierzchnictwem Syna i w
zjednoczeniu z Nim, służyć tajemnicy
Odkupienia (por. Lumen gentium ,
56)” ( Katechizm , 494). Ojcowie
wschodni zwykle nazywają Matkę
Bożą „Całą Świętą ( Panaghia )” i
„czczą Ją jako «wolną od wszelkiej
zmazy grzechowej, jakby utworzoną
przez Ducha Świętego i
ukształtowaną jako nowe
stworzenie» ( Lumen gentium , 56)” ( 
Katechizm , 493).



Maryja została odkupiona od chwili
swojego poczęcia. „Właśnie to
wyraża dogmat Niepokalanego
Poczęcia, ogłoszony w 1854 roku
przez Papieża Piusa IX: «Najświętsza
Maryja Dziewica od pierwszej chwili
swego poczęcia, przez łaskę i
szczególny przywilej Boga
wszechmogącego, na mocy
przewidzianych zasług Jezusa
Chrystusa, Zbawiciela rodzaju
ludzkiego, została zachowana czysta
od wszelkiej zmazy grzechu
pierworodnego» (DS 2803)” ( 
Katechizm , 491). Niepokalane
Poczęcie objawia bezinteresowną
miłość Boga, ponieważ było Boską
inicjatywą i nie zasługą Maryi, tylko
Chrystusa. W rzeczywistości, choć
Maryja jest „«ubogacona od chwili
poczęcia blaskiem szczególnej
świętości» ( Lumen gentium , 56),
świętość ta pochodzi w całości od
Chrystusa. Maryja jest «odkupiona w
sposób wznioślejszy ze względu na



zasługi Syna» (ibidem, 53)” ( 
Katechizm , 492).

Najświętsza Maryja Panna jest Matką
Boga: „istotnie Ten, którego poczęła
jako człowieka z Ducha Świętego i
który prawdziwie stał się Jej Synem
według ciała, nie jest nikim innym
jak wiecznym Synem Ojca, drugą
Osobą Trójcy Świętej. Kościół
wyznaje, że Maryja jest rzeczywiście 
Matką Bożą (Theotokos) (por. DS
251)” ( Katechizm , 495). Z pewnością
nie zrodziła Bóstwa, tylko ludzkie
ciało Słowa, do którego niezwłocznie
przyłączyła się Jego dusza
racjonalna, stworzona przez Boga jak
wszystkie pozostałe, dając w ten
sposób początek ludzkiej naturze,
która w tej samej chwili została
przyjęta przez Słowo.

Maryja była zawsze Dziewicą. Od
starożytności Kościół wyznaje w 
Credo i czci w swojej liturgii „Maryję
jako (…) «zawsze Dziewicę» (por. 



Lumen gentium , 52)” ( Katechizm ,
499; por. Katechizm , 496-507). Taka
wiara Kościoła znajduje
odzwierciedlenie w niezwykle
starożytnej formule: „Dziewica przed
porodem, podczas porodu i po
porodzie”. Od początku „Kościół
wyznawał, że Jezus został poczęty
jedynie przez moc Ducha Świętego w
łonie Dziewicy Maryi, stwierdzając
także aspekt cielesny tego
wydarzenia: Jezus został poczęty «z
Ducha Świętego, bez nasienia
męskiego» (Synod Laterański (649):
DS 503)” ( Katechizm , 496). Maryja
była również Dziewicą podczas
porodu, ponieważ „porodziła Go bez
uszczerbku dla swojego dziewictwa,
tak jak poczęła Go, nie tracąc
dziewictwa (…). Jezus Chrystus
narodził się z dziewiczego łona w
cudowny sposób” 3 . W
rzeczywistości „narodzenie
Chrystusa «nie naruszyło Jej
dziewictwa, lecz je uświęciło» ( 
Lumen gentium , 57)” ( Katechizm ,



499). Maryja pozostawała stale
Dziewicą po porodzie. Ojcowie
Kościoła w swoich objaśnieniach
Ewangelii i w swoich odpowiedziach
na różne zarzuty stwierdzali zawsze
tę rzeczywistość, która objawia
całkowitą gotowość Najświętszej
Maryi Panny i Jej bezwzględne
oddanie zbawczemu zamysłowi
Boga. Podsumowywał to Święty
Bazyli, kiedy pisał, że „miłujący
Chrystusa nie zgadzają się słuchać, że
Matka Boża kiedykolwiek przestała
być dziewicą” 4.

Maryja została wzięta do nieba.
„Niepokalana Dziewica, zachowana
wolną od wszelkiej skazy winy
pierworodnej, dopełniwszy biegu
życia ziemskiego, z ciałem i duszą
wzięta została do chwały niebieskiej i
wywyższona przez Pana jako
Królowa wszystkiego, aby bardziej
upodobniła się do Syna swego, Pana
panujących oraz zwycięzcy grzechu i
śmierci” 5 . Wniebowzięcie



Najświętszej Maryi Panny stanowi
zapowiedź zmartwychwstania
pozostałych chrześcijan (por. 
Katechizm , 966). Królewskość Maryi
opiera się na Jej Boskim
macierzyństwie i na Jej związku z
dziełem Odkupienia 6 . Dnia 1
listopada 1954 roku Pius XII
ustanowił Święto Najświętszej Maryi
Panny Królowej 7.

Maryja jest Matką Odkupiciela.
Dlatego Jej Boskie Macierzyństwo
niesie ze sobą również współpracę w
zbawieniu ludzi: „Maryja, córa
Adama, zgadzając się na słowo Boże,
stała się Matką Jezusa, a przyjmując
zbawczą wolę Bożą całym sercem,
nie powstrzymana żadnym
grzechem, całkowicie poświęciła
samą siebie, jako służebnicę Pańską,
osobie i dziełu Syna swego, pod Jego
zwierzchnictwem i wespół z Nim, z
łaski Boga wszechmogącego służąc
tajemnicy odkupienia. Słusznie tedy
sądzą święci Ojcowie, że Maryja nie



została czysto biernie przez Boga
użyta, lecz że z wolną wiarą i
posłuszeństwem czynnie
współpracowała w dziele zbawienia
ludzkiego” 8 . Ta współpraca objawia
się również w Jej Macierzyństwie
duchowym. Maryja, nowa Ewa, jest
prawdziwą Matką ludzi w porządku
łaski, ponieważ współpracuje przy
narodzeniu życia łaski i rozwoju
duchowego wiernych: Maryja „w
szczególny zaiste sposób
współpracowała z dziełem
Zbawiciela przez wiarę, nadzieję i
miłość żarliwą dla odnowienia
nadprzyrodzonego życia dusz
ludzkich. Dlatego to stała się nam
matką w porządku łaski” 9 (por. 
Katechizm , 968). Maryja jest również
pośredniczką a Jej macierzyńskie
pośrednictwo, podporządkowane
zawsze jedynemu pośrednictwu
Chrystusa, rozpoczęło się od Fiat
przy Zwiastowaniu i trwa w niebie,
ponieważ „wzięta do nieba, nie
zaprzestała tego zbawczego zadania,



lecz poprzez wielorakie swoje
wstawiennictwo ustawicznie
zjednuje nam dary zbawienia
wiecznego (…). Dlatego do
Błogosławionej Dziewicy stosuje się
w Kościele tytuły: Orędowniczki,
Wspomożycielki, Pomocnicy,
Pośredniczki” 10 (por. Katechizm ,
969).

Maryja jest typem i wzorem Kościoła:
„Maryja Dziewica jest dla Kościoła
wzorem wiary i miłości. Przez to
właśnie jest Ona «najznakomitszym i
całkiem szczególnym członkiem
Kościoła» ( Lumen gentium , 53),
Maryja jest «pierwowzorem»
Kościoła” ( Lumen gentium , 63) ( 
Katechizm , 967). Dnia 21 listopada
1964 roku Paweł VI uroczyście nadał
Maryi tytuł Matki Kościoła, żeby
wprost podkreślić macierzyńską
funkcję, jaką Maryja Dziewica
sprawuje nad chrześcijańskim ludem
11.



W świetle tego, co przedstawiliśmy
powyżej, należy rozumieć, że
pobożność Kościoła wobec
Najświętszej Maryi Panny jest
wewnętrznym elementem
chrześcijańskiego kultu 12 .
Najświętsza Dziewica „słusznie
doznaje od Kościoła czci szczególnej.
Już też od najdawniejszych czasów
Błogosławiona Dziewica czczona jest
pod zaszczytnym imieniem Bożej
Rodzicielki, pod której obronę
uciekają się w modlitwach wierni we
wszystkich swoich przeciwnościach i
potrzebach (…). Kult ten (…) choć
zgoła wyjątkowy, różni się przecież w
sposób istotny od kultu uwielbienia,
który oddawany jest Słowu
wcielonemu na równi z Ojcem i
Duchem Świętym, i jak najbardziej
sprzyja temu kultowi” 13 . Kult
Najświętszej Maryi Panny „wyraża
się (…) w świętach liturgicznych
poświęconych Matce Bożej (por. II
Sobór Watykański, konstytucja 
Sacrosanctum Concilium , 103) oraz w



modlitwie maryjnej, takiej jak
różaniec” ( Katechizm , 971).

3. Typy i proroctwa dotyczące
Wcielenia

W poprzednim temacie widzieliśmy,
jak po grzechu naszych pierwszych
rodziców – Adama i Ewy, Bóg nie
opuścił człowieka, tylko obiecał mu
Zbawiciela (por. Rdz 3, 15; 
Katechizm , 410).

Po grzechu pierworodnym i
obietnicy Odkupiciela sam Bóg
ponownie podjął inicjatywę i
ustanowił Przymierze z ludźmi. Z
Noem po potopie (por. Rdz 9-10), a
przede wszystkim z Abrahamem
(por. Rdz 15-17), któremu obiecał
wielkie potomstwo i uczynienie z
tego potomstwa wielkiego narodu
poprzez danie mu nowej ziemi. W
Abrahamie też pewnego dnia będą
błogosławione wszystkie narody.
Przymierze zostało potem
odnowione z Izaakiem (por. Rdz 26,



2-5) i z Jakubem (por. Rdz 28, 12-15;
35, 9-12). W Starym Testamencie
Przymierze osiąga swój najpełniejszy
wyraz wraz z Mojżeszem (por. Wj 6,
2-8; Wj 19-34).

Istotnym momentem w historii
relacji między Bogiem a Izraelem
było proroctwo Natana (por. 2 Sm 7,
7-15) zapowiadające, że Mesjasz
będzie pochodził z rodu Dawida i że
będzie panował nad wszystkimi
narodami, nie tylko nad Izraelem. O
Mesjaszu jest mowa w innych
tekstach prorockich, że Jego
narodzenie będzie miało miejsce w
Betlejem (por. Mi 5, 1), że będzie
należał do rodu Dawida (por. Iz 11, 1;
Jr 23, 5), że zostanie Mu nadane imię
„Emmanuel”, to znaczy, Bóg z nami
(por. Iz 7, 14); że będą Go nazywać
„Bóg Mocny, Odwieczny Ojciec,
Książę Pokoju” (Iz 9, 5), i tak dalej.
Obok tych tekstów opisujących
Mesjasza jako Króla i Potomka
Dawida, istnieją inne, opowiadające



również na sposób prorocki, o
odkupieńczej misji Mesjasza,
nazywając Go Sługą Jahwe, Sługą
boleści, który przyjmie w swoim ciele
pojednanie i pokój (por. Ef 2, 14-18):
Iz 42, 1-7; 49, 1-9; 50, 4-9; 52, 13-53,
12. W tym kontekście istotny jest
tekst Dn 7, 13-14 na temat Syna
Człowieczego, który w tajemniczy
sposób poprzez pokorę i uniżenie
przewyższa ludzką kondycję i
odnawia mesjańskie królestwo w
jego ostatecznej fazie (por. 
Katechizm , 440).

Główne typy Odkupiciela w Starym
Testamencie to niewinny Abel,
Najwyższy Kapłan Melchizedek,
ofiara Izaaka, Józef sprzedany przez
swoich braci, Baranek Paschalny,
miedziany wąż wywyższony przez
Mojżesza na pustyni i prorok Jonasz.

4. Imiona Chrystusa

Istnieje wiele imion i tytułów
przypisywanych Chrystusowi przez



teologów i autorów piszących na
temat duchowości na przestrzeni
wieków. Jedne są brane ze Starego
Testamentu, inne z Nowego. Niektóre
są używane lub akceptowane przez
samego Jezusa. Inne były do Niego
stosowane przez Kościół na
przestrzeni wieków. Zobaczymy tutaj
najważniejsze i zwyczajowe imiona.

Jezus (por. Katechizm , 430-435), co
po hebrajsku oznacza „Bóg zbawia”:
„w chwili Zwiastowania anioł
Gabriel nadaje Mu jako własne imię
Jezus, które wyraża zarówno Jego
tożsamość, jak i posłanie” ( 
Katechizm , 430), to znaczy, On jest
Synem Bożym, który stał się
człowiekiem, żeby zbawić „swój lud
od jego grzechów” (Mt 1, 21). Imię
Jezusa „oznacza, że samo imię Boga
jest obecne w osobie Jego Syna (por.
Dz 5, 41; 3 J 7), który stał się
człowiekiem dla powszechnego i
ostatecznego odkupienia grzechów.
Jest to imię Boże, jedyne, które



przynosi zbawienie (por. J 3, 18; Dz 2,
21); mogą go wzywać wszyscy,
ponieważ Syn Boży zjednoczył się z
wszystkimi ludźmi przez Wcielenie
(por. Rz 10, 6-13)” ( Katechizm , 432).
Imię Jezus znajduje się w sercu
chrześcijańskiej modlitwy (por. 
Katechizm , 435).

Chrystus (por. Katechizm , 436-440),
które pochodzi z greckiego
tłumaczenia hebrajskiego terminu
„Mesjasz” i oznacza „Namaszczony”.
Staje się imieniem własnym Jezusa,
„ponieważ On doskonale wypełnia
Boskie posłanie, które pojęcie to
oznacza. Istotnie, w Izraelu
namaszczano w imię Boże tych,
którzy zostali konsekrowani przez
Boga do misji zleconej przez Niego” ( 
Katechizm , 436). Miało to miejsce w
przypadku kapłanów, królów i,
wyjątkowo, proroków. To powinien
być par excellance przypadek
Mesjasza, którego Bóg posłał, żeby
ustanowić ostatecznie swoje



Królestwo. Jezus spełnił mesjańską
nadzieję Izraela w swojej potrójnej
funkcji kapłana, proroka i króla (por.
ibidem). Jezus „przyjął tytuł
Mesjasza, do którego miał prawo
(por. J 4, 25-26; 11, 27), ale nie bez
pewnej rezerwy, ponieważ ten tytuł
był rozumiany przez pewną grupę
Jemu współczesnych w sposób zbyt
ludzki (por. Mt 22, 41-46), przede
wszystkim polityczny (por. J 6, 15; Łk
24, 21)” ( Katechizm , 439).

Jezus Chrystus jest Jednorodzonym
Boga, Jedynym Synem Bożym (por. 
Katechizm , 441-445). Synostwo
Jezusa w stosunku do Ojca nie jest
synostwem przybranym jak nasze,
tylko naturalnym synostwem Bożym,
czyli oznacza „jedyną i wieczną
relację Jezusa Chrystusa do Boga,
Jego Ojca: On jest jedynym Synem
Ojca (por. J 1, 14. 18; 3, 16. 18) i
samym Bogiem (por. J 1, 1). Wiara, że
Jezus Chrystus jest Synem Bożym,
jest konieczna, by być



chrześcijaninem (por. Dz 8, 37; 1 J 2,
23)” ( Katechizm , 454). Ewangelie
„przytaczają w dwóch uroczystych
chwilach – podczas Chrztu i
Przemienienia Chrystusa – głos Ojca,
który określa Go jako swego «Syna
umiłowanego» (por. Mt 3, 17; 17, 5).
Sam Jezus określa się jako
«Jednorodzony» Syn Boga (J 3, 16) i
przez ten tytuł potwierdza swoją
wieczną preegzystencję (por. J 10,
36)” ( Katechizm , 444).

Pan (por. Katechizm , 446-451): „w
greckim tłumaczeniu ksiąg Starego
Testamentu niewypowiedziane imię,
pod którym Bóg objawił się
Mojżeszowi (por. Wj 3, 14): JHWH,
zostało oddane przez Kyrios (Pan). 
Pan staje się od tej chwili
powszechnym imieniem
określającym Boskość Boga Izraela.
Nowy Testament posługuje się
tytułem „Pan” w sensie ścisłym tak w
odniesieniu do Ojca, jak również, co
jest nowością, w odniesieniu do



Jezusa, uznanego w ten sposób za
samego Boga (por. 1 Kor 2, 8)” ( 
Katechizm , 446). Przypisując
Jezusowi Boski tytuł Pana, „pierwsze
wyznania wiary Kościoła od
początku stwierdzają (por. Dz 2,
34-36), że moc, cześć i chwała
należne Bogu Ojcu przysługują także
Jezusowi (por. Rz 9, 5; Tt 2, 13; Ap 5,
13), ponieważ istnieje On «w postaci
Bożej» (Flp 2, 6) i ponieważ Ojciec
potwierdził to panowanie Jezusa,
wskrzeszając go z martwych i
wywyższając Go w swojej chwale
(por. Rz 10, 9; 1 Kor 12, 3; Flp 2,
9-11)” ( Katechizm , 449).
Chrześcijańska modlitwa liturgiczna
lub osobista jest naznaczona tytułem
„Pan” (por. Katechizm , 451).

5. Chrystus jest jedynym
doskonałym Pośrednikiem między
Bogiem a ludźmi. Jest Mistrzem,
Kapłanem i Królem



„Jezus Chrystus jest prawdziwym
Bogiem i prawdziwym człowiekiem
w jedności swej Osoby Boskiej; z tej
racji jest On jedynym Pośrednikiem
między Bogiem i ludźmi” ( 
Katechizm , 480). Najgłębsza
wypowiedź Nowego Testamentu na
temat pośrednictwa Chrystusa
znajduje się w Pierwszym Liście do
Tymoteusza: „albowiem jeden jest
Bóg, jeden też pośrednik między
Bogiem a ludźmi, człowiek, Chrystus
Jezus, który wydał siebie samego na
okup za wszystkich” (1 Tm 2, 5).
Przedstawia się tutaj osobę
Pośrednika i działanie Pośrednika.
Natomiast w Liście do Hebrajczyków
przedstawia się Chrystusa jako
Pośrednika Nowego Przymierza (por.
Hbr 8, 6; 9, 15; 12, 24). Jezus Chrystus
jest Pośrednikiem, dlatego że jest
prawdziwym Bogiem i prawdziwym
człowiekiem, ale jest pośrednikiem w
swoim człowieczeństwie i przez
swoje człowieczeństwo. Te teksty
Nowego Testamentu przedstawiają



Chrystusa jako proroka i objawiciela,
jako najwyższego kapłana i jako
Pana wszelkiego stworzenia. Nie
chodzi o trzy różne urzędy, tylko o
trzy różne aspekty zbawczej funkcji
jedynego Pośrednika.

Chrystus jest prorokiem
zapowiadanym w Księdze
Powtórzonego Prawa (18, 18). Za
proroka mieli Jezusa ludzie (por. Mt
16, 14; Mk 6, 14-16; Łk 24, 19). Sam
początek Listu do Hebrajczyków
okazuje się w tej kwestii wzorcowy.
Jednak Chrystus jest więcej niż
prorokiem. On jest Mistrzem, to
znaczy Tym, który naucza własnym
autorytetem, autorytetem dotąd
nieznanym, który zadziwiał
słuchających Go. Najwyższy
charakter nauk Jezusa opiera się na
fakcie, że jest On Bogiem i
człowiekiem. Jezus nie tylko naucza
prawdy, ale On jest Prawdą, która
stała się widzialna w ciele. Chrystus,
odwieczne Słowo Ojca, „jest jedynym,



doskonałym i ostatecznym Słowem
Ojca. W Nim powiedział On wszystko
i nie będzie już innego słowa oprócz
Niego” ( Katechizm , 65). Nauczanie
Chrystusa jest ostateczne, również w
tym sensie, że wraz z nim
Objawienie Boga ludziom w historii
miało swoje ostatnie wypełnienie.

Chrystus jest kapłanem.
Pośrednictwo Jezusa Chrystusa jest
pośrednictwem kapłańskim. W Liście
do Hebrajczyków, którego głównym
tematem jest kapłaństwo Chrystusa,
Jezus Chrystus jest przedstawiany
jako Najwyższy Kapłan Nowego
Przymierza, jest „kapłanem na wzór
Melchizedeka” (Hbr 5, 10; 6, 20), jako
„świętego, niewinnego,
nieskalanego” (Hbr 7, 26), „który
«jedną (…) ofiarą udoskonalił na
wieki tych, którzy są uświęcani» (Hbr
10, 14), to znaczy jedyną ofiarą swego
Krzyża” ( Katechizm , 1544). W ten
sam sposób jak Ofiara Chrystusa –
Jego śmierć na Krzyżu – jest jedyna w



swoim rodzaju ze względu na
jedność istniejącą między kapłanem
a ofiarą – o nieskończonej wartości –
tak również Jego kapłaństwo jest
jedyne w swoim rodzaju. Jest to
jedna ofiara i jeden kapłan. Ofiary
Starego Testamentu były typem
Ofiary Chrystusa i nabierały wartości
właśnie przez wzgląd na święcenia
Chrystusa. W kapłaństwie Chrystusa,
wiecznym kapłaństwie, uczestniczy
się przez kapłaństwo urzędowe i
kapłaństwo wiernych, których ani
nie są dodawane do kapłaństwa
Chrystusa, ani po nim nie następują
(por. Katechizm , 1544-1547).

Chrystus jest Królem. Jest królem nie
tylko jako Bóg, ale również jako
człowiek. Suwerenność Chrystusa
jest fundamentalnym aspektem Jego
zbawczego pośrednictwa. Chrystus
zbawia, dlatego że ma skuteczną
moc, żeby to uczynić. Wiara Kościoła
stwierdza królewskość Chrystusa i
wyznaje w Credo , że „Królestwu Jego



nie będzie końca”, powtarzając w ten
sposób to, co Archanioł Gabriel
powiedział Maryi (por. Łk 1, 32-33).
Królewska godność Chrystusa została
zapowiedziana już w Starym
Testamencie (por. Ps 2, 6; Iz 7, 6; 11.
1-9; Dn 7, 14). Jednakże Chrystus nie
mówił wiele o swojej królewskiej
godności, ponieważ wśród Żydów w
Jego czasach bardzo
rozpowszechniona była materialna i
ziemska koncepcja mesjańskiego
Królestwa. Owszem, uznał to w
szczególnie uroczystym momencie,
kiedy odpowiadając na pytanie
Piłata, rzekł: „Tak, jestem królem” (J
18, 37). Królewska godność Chrystusa
nie jest metaforyczna, jest
rzeczywista i niesie ze sobą władzę
ustanawiania praw i sądzenia. Jest to
królewska godność, która opiera się
na fakcie, że jest to Wcielone Słowo i
na tym, że jest On naszym
Odkupicielem 14 . Jego Królestwo jest
duchowe i wieczne. Jest to królestwo
świętości i sprawiedliwości, miłości,



prawdy i pokoju 15 . Chrystus
sprawuje swoją królewską godność,
przyciągając do Siebie wszystkich
ludzi przez swoją śmierć i
zmartwychwstanie (por. J 12, 32).
Chrystus – Król i Pan wszechświata,
stał się sługą wszystkich, chociaż „nie
przyszedł, aby Mu służono, lecz aby
służyć i dać swoje życie na okup za
wielu (Mt 20, 28)” ( Katechizm , 786).

Wszyscy wierni „uczestniczą w tych
trzech funkcjach Chrystusa i ponoszą
odpowiedzialność za posłanie i
służbę, jakie z nich wynikają (por.
Jan Paweł II, encyklika Redemptor
hominis , 18-21)” ( Katechizm , 783).

6. Całe życie Chrystusa jest
odkupieńcze

Co się tyczy życia Chrystusa, „Symbol
wiary mówi tylko o misteriach
Wcielenia (poczęcie i narodzenie) i
Paschy (męka, ukrzyżowanie, śmierć,
pogrzeb, zstąpienie do piekieł,
zmartwychwstanie,



wniebowstąpienie). Nie mówi wprost
o misteriach ukrytego i publicznego
życia Jezusa, ale artykuły wiary
dotyczące Wcielenia i Paschy
wyjaśniają całe ziemskie życie
Chrystusa” ( Katechizm , 512).

Całe życie Chrystusa jest
odkupieńcze i każdy Jego ludzki
uczynek posiada transcendentną
wartość zbawienia. Nawet w
najprostszych i pozornie najmniej
istotnych uczynkach Jezusa istnieje
skuteczne sprawowanie Jego
pośrednictwa między Bogiem a
ludźmi, ponieważ są to zawsze
uczynki Wcielonego Słowa. Tę naukę
rozumiał ze szczególną głębią Święty
Josemaría Escrivá, który nauczał
przekształcać wszystkie drogi na
ziemi w Boże drogi uświęcenia:
„nadchodzi pełnia czasu i dla
spełnienia tej misji (…) w Betlejem
rodzi się Dziecię. Jest Odkupicielem
świata, ale zanim zacznie mówić,
miłuje czynem. Nie przynosi ze sobą



żadnej magicznej formuły, bo wie, że
zbawienie, które ofiaruje, powinno
przejść przez serce człowieka. Jego
pierwsze czyny - to śmiech, dziecięcy
płacz, bezbronny sen wcielonego
Boga: żeby nas rozkochać, żebyśmy
umieli wziąć Go w ramiona” 16.

Lata życia Chrystusa w ukryciu nie
są zwykłym przygotowaniem do Jego
służby publicznej, tylko
autentycznymi latami
odkupieńczymi, nastawionymi na
wypełnienie Tajemnicy Paschalnej.
Ma wielkie teologiczne znaczenie
fakt, że Jezus dzielił przez większą
część swojego życia kondycję
ogromnej większości ludzi –
codzienne życie rodzinne i pracę w
Nazarecie. Nazaret jest w ten sposób
lekcją życia rodzinnego, lekcją pracy 
17 . Chrystus realizuje nasze
odkupienie również podczas tych
wielu lat pracy w czasie życia w
ukryciu, nadając w ten sposób swój
Boski sens w historii zbawienia



codziennej ludzkiej pracy
chrześcijanina oraz milionów ludzi
dobrej woli: „Jezus, wzrastając i żyjąc
jak jeden z nas, objawia nam, że
ludzka egzystencja, codzienne,
zwykłe ludzkie zajęcia mają Boski
sens” 18.

José Antonio Riestra

Podstawowa bibliografia

Katechizm Kościoła Katolickiego ,
484-570, 720-726 i 963-975

Benedykt XVI-Józef Ratzinger, Jezus z
Nazaretu. Od Chrztu w Jordanie do
Przemienienia , wydawnictwo M,
Kraków 2007

Lektury zalecane

J. L. Bastero de Eleizalde, María,
Madre del Redentor , 2. wyd. Eunsa,
Pampeluna, 2004



M. Ponce Cuéllar, María, Madre del
Redentor y Madre de la Iglesia , 2.
wyd., Herder, Barcelona, 2001

F. Ocáriz – L. F. Mateo Seco – J. A.
Riestra, El misterio de Jesucristo , 3.
wyd. EUNSA, Pampeluna 2004

------------------------

1 Św. Augustyn, De Trinitate , 2, 5, 9,
por. IV Sobór Laterański: DS 801.

2 Jan Paweł II, encyklika Redemptoris
Mater , 25 marca 1987 r., 8; por. Pius
IX, bulla Ineffabilis Deus ; Pius XII,
bulla Munificentissimus Deus , AAS
42(1950)9768 ; Paweł VI, adhortacja
apostolska Marialis Cultus , 25 ; KPK,
488.

3 Św. Leon Wielki, list Lectis
dilectionis tuæ , DS 291-294

4 Św. Bazyli Wielki, In Christi
generationem , 5.



5 II Sobór Watykański, konstytucja
dogmatyczna Lumen gentium , 59;
por. ogłoszenie dogmatu o
Wniebowzięciu Najświętszej Maryi
Panny przez Papieża Piusa XII w
1950 r.: DS 3903.

6 Por. Pius XII, encyklika Ad cœli
reginam , 11 października 1954 r.:
AAS 46(1954)625-640.

7 Por. AAS 46(1954)662-666.

8 II Sobór Watykański, konstytucja
dogmatyczna Lumen gentium , 56.

9 Ibidem, 61.

10 Ibidem, 62.

11 Por. AAS 56(1964)1015-1016.

12 Por. Paweł VI, adhortacja
apostolska Marialis cultus , 56.

13 II Sobór Watykański, konstytucja
dogmatyczna Lumen gentium , 66.



14 Por. Pius XI, encyklika Quas
primas , 11 listopada 1925 r., AS
17(195)599.

15 Por. Mszał Rzymski, prefacja Mszy
Świętej o Chrystusie, Królu
Wszechświata.

16 Św. Josemaría Escrivá, To Chrystus
przechodzi , 36.

17 Por. Paweł VI, Przemówienie w
Nazarecie, 5 stycznia 1964 r.: 
Insegnamenti di Paolo VI 2(1964)25.

18 Św. Josemaría Escrivá, To Chrystus
przechodzi , 14.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/temat-9-wcielenie/
(21-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-9-wcielenie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-9-wcielenie/

	Temat 9. Wcielenie

