
opusdei.org

Temat 8. Jezus
Chrystus, prawdziwy
Bóg i prawdziwy
Człowiek

Jezus Chrystus przyjął ludzką
naturę, nie przestając być
Bogiem. Jest prawdziwym
Bogiem i prawdziwym
Człowiekiem.

24-12-2012

1. Wcielenie Słowa

„Gdy jednak nadeszła pełnia czasu,
zesłał Bóg Syna swego, zrodzonego z



niewiasty” (Ga 4, 4). W ten sposób
wypełnia się obietnica Zbawiciela,
którą Bóg uczynił Adamowi i Ewie,
wypędzając ich z Raju:
„Wprowadzam nieprzyjaźń między
ciebie a niewiastę, pomiędzy
potomstwo twoje a potomstwo jej:
ono zmiażdży ci głowę, a ty
zmiażdżysz mu piętę” (Rdz 3, 15). Ten
werset z Księgi Rodzaju jest znany
pod nazwą Protoewangelii, dlatego
że stanowi pierwszą zapowiedź
Dobrej Nowiny zbawienia.
Tradycyjnie interpretowano, że
kobietą, o której mowa, jest zarówno
Ewa, w znaczeniu bezpośrednim, jak
i Maryja, w znaczeniu pełnym.
Natomiast potomstwo kobiety odnosi
się zarówno do ludzkości, jak i do
Chrystusa.

Od tego czasu do chwili, w której
„Słowo stało się ciałem i zamieszkało
wśród nas” (J 1, 14), Bóg
przygotowywał ludzkość, żeby mogła
owocnie przyjąć Jego



Jednorodzonego Syna. Bóg wybrał
dla siebie naród izraelski, ustanowił
z nim Przymierze i kształtował go
stopniowo, wkraczając w jego
historię, objawiając mu swoje
zamysły poprzez patriarchów i
proroków i uświęcając go dla siebie.
Wszystko to odbywało się zaś jako
przygotowanie i typ tego nowego i
doskonałego Przymierza, które miało
zakończyć się w Chrystusie, i tej
pełnej i ostatecznej relacji, jaka
powinna być zrealizowana przez
samo Wcielone Słowo1. Chociaż Bóg
przygotował przyjście Zbawiciela
przede wszystkim poprzez wybór
narodu Izraela, nie oznacza to, że
opuścił pozostałe narody – „pogan” –
którym nigdy nie przestał dawać
świadectwa o Sobie samym (por. Dz
14, 16-17). Boża Opatrzność sprawiła,
że poganie mieli mniej lub bardziej
wyraźną świadomość konieczności
zbawienia i nawet w najdalszych
zakątkach ziemi zachowywano
pragnienie bycia odkupionymi.



Wcielenie ma swój początek w
miłości Boga do ludzi: „W tym
objawiła się miłość Boga ku nam, że
zesłał Syna swego Jednorodzonego
na świat, abyśmy mieli życie dzięki
Niemu” (1 J 4, 9). Wcielenie jest
potwierdzeniem par excellance
Miłości Boga do ludzi, ponieważ we
Wcieleniu to sam Bóg oddaje się
ludziom, stając się uczestnikiem
natury ludzkiej w jedności osoby.

Po upadku Adama i Ewy w raju
Wcielenie ma cel zbawczy i
odkupieńczy, jak wyznajemy w
Credo: „dla nas ludzi i dla naszego
zbawienia zstąpił z nieba. I za
sprawą Ducha Świętego przyjął ciało
z Maryi Dziewicy i stał się
człowiekiem”2. Chrystus mówił o
Sobie samym, że „Syn Człowieczy
przyszedł ocalić to, co zginęło” (Mt
18, 11) i że „Bóg nie posłał swego
Syna na świat po to, aby świat
potępił, ale po to, by świat został
przez Niego zbawiony” (J 3, 17).



Wcielenie nie tylko objawia
nieskończoną miłość Boga do ludzi,
Jego nieskończone miłosierdzie, Jego
sprawiedliwość, Jego moc, ale
również spójność Bożego planu
zbawienia. Głęboka mądrość Boża
polega na formie, w jakiej Bóg
postanowił zbawić człowieka, to
znaczy, na sposobie najbardziej
odpowiadającym naturze człowieka,
to jest właśnie poprzez Wcielenie
Słowa.

Jezus Chrystus, Wcielone Słowo, „nie
jest ani mitem, ani jakąkolwiek
abstrakcyjną ideą. On jest
człowiekiem, który żył w
konkretnym kontekście
historycznym, który umarł po
dokonaniu się Jego życia w biegu
historii. Z tego powodu historyczne
badanie naukowe na temat Jezusa
jest wymogiem samej wiary
chrześcijańskiej”3.



Fakt, że Chrystus istniał, przynależy
do doktryny wiary, jak również to, że
rzeczywiście umarł za nas i
zmartwychwstał trzeciego dnia (por.
1 Kor 15, 3-11). Istnienie Jezusa jest
faktem udowodnionym przez naukę
historyczną, przede wszystkim,
poprzez analizę Nowego Testamentu,
którego wartość historyczna jest
poza wszelkimi wątpliwościami.
Istnieją inne starożytne
niechrześcijańskie świadectwa,
pogańskie i żydowskie, na temat
istnienia Jezusa. Właśnie dlatego nie
do przyjęcia są postawy osób
przeciwstawiających Jezusa
historycznego Chrystusowi wiary i
broniących przypuszczenia, że
prawie wszystko, co Nowy Testament
mówi na temat Chrystusa, jest
interpretacją wiary, jakiej dokonali
uczniowie Jezusa, nie zaś Jego
autentyczną historyczną postacią,
która wciąż pozostaje dla nas
zakryta. Te postawy, które przy wielu
okazjach zawierają głębokie



uprzedzenie wobec tego, co
nadprzyrodzone, nie biorą pod
uwagę, że współczesne badania
historyczne są zgodne w
stwierdzeniu, że przedstawienie
Jezusa przez pierwotne
chrześcijaństwo opiera się na
autentycznych wydarzeniach, które
naprawdę miały miejsce.

2. Jezus Chrystus, prawdziwy Bógi
prawdziwy Człowiek

Wcielenie stanowi „tajemnicę
przedziwnej jedności natury Boskiej i
natury ludzkiej w jedynej Osobie
Słowa” (Katechizm, 483). Wcielenie
Syna Bożego „nie oznacza, że Jezus
Chrystus jest częściowo Bogiem i
częściowo człowiekiem, ani że jest
On wynikiem niejasnego
pomieszania tego, co Boskie, i tego,
co ludzkie. Syn Boży stał się
prawdziwie człowiekiem, pozostając
prawdziwie Bogiem. Jezus Chrystus
jest prawdziwym Bogiem i



prawdziwym
człowiekiem” (Katechizm, 464).
Bóstwo Jezusa Chrystusa,
odwiecznego Słowa Bożego, było
rozważane w tekście na temat Trójcy
Przenajświętszej. Tutaj zajmiemy się
przede wszystkim tym, co odnosi się
do Jego człowieczeństwa.

Kościół bronił tej prawdy wiary i
wyjaśniał ją w pierwszych wiekach
wobec fałszujących ją herezji. Już w I
wieku niektórzy chrześcijanie
pochodzenia żydowskiego, ebionici,
uważali Chrystusa za zwykłego
człowieka, chociaż bardzo świętego.
W II wieku powstał adopcjanizm,
który utrzymywał, że Jezus był
przybranym Synem Bożym. Jezus
byłby tylko człowiekiem, w którym
zamieszkuje Boża siła. Dla
adopcjanistów Bóg był jedną osobą.
Ta herezja została potępiona w 190
roku przez Papieża Świętego
Wiktora, przez Synod w Antiochii w
268 roku, przez I Sobór



Konstantynopolitański i przez Synod
Rzymski z 382 roku4. Herezja
ariańska, negując Bóstwo Słowa,
negowała również, ze Jezus Chrystus
jest Bogiem. Ariusz został potępiony
przez I Sobór Nicejski w 325 roku.
Również obecnie Kościół ponownie
przypomniał, że Jezus Chrystus jest
Synem Bożym istniejącym od
wieczności, który we Wcieleniu
przyjął ludzką naturę w swojej
jedynej Osobie Boskiej5.

Kościół stawiał również czoła innym
błędom negującym rzeczywistość
ludzkiej natury Chrystusa. Wpisują
się w nie te herezje, które odrzucały
rzeczywistość ciała lub duszy
Chrystusa. Wśród pierwszych
znajduje się doketyzm w swoich
różnych wariantach, który ma
głębokie podłoże gnostyckie i
manichejskie. Niektórzy z jego
stronników twierdzili, że Chrystus
miał ciało niebiańskie albo że Jego
ciało było czysto pozorne, albo że



pojawił się nagle w Judei i nie musiał
się wcześniej narodzić ani wzrastać.
Już Święty Jan Apostoł musiał
zwalczać ten rodzaj błędów: „wielu
bowiem pojawiło się na świecie
zwodzicieli, którzy nie uznają, że
Jezus Chrystus przyszedł w ciele
ludzkim” (2 J 7; por. 1 J 4, 1-2).

Ariusz i Apolinary z Laodycei
zaprzeczali, że Chrystus miał
prawdziwą ludzką duszę. Ten drugi
zwracał szczególną uwagę na tę
kwestię i jego wpływ był obecny w
ciągu wielu wieków w późniejszych
kontrowersjach chrystologicznych.
Usiłując bronić jedności Chrystusa i
Jego bezgrzeszności, Apolinary
utrzymywał, że Słowo spełniało
funkcje duchowej duszy ludzkiej.
Niemniej jednak ta doktryna
oznaczała negację prawdziwego
człowieczeństwa Chrystusa,
złożonego, jak u wszystkich ludzi, z
ciała i duszy duchowej (por. 
Katechizm, 471). Apolinary został



potępiony na I Soborze
Konstantynopolitańskim oraz na
Synodzie Rzymskim z 382 roku6.

3. Unia hipostatyczna

Na początku piątego wieku, po
uprzednich kontrowersjach, było
ewidentnie konieczne zdecydowane
utrzymanie integralności dwóch
natur ludzkiej i Boskiej w Osobie
Słowa. W taki sposób, że osobowa
jedność Chrystusa zaczyna zajmować
centrum uwagi chrystologii i
soteriologii patrystycznej. Do tego
nowego pogłębienia przyczyniły się
nowe spory.

Pierwsza wielka kontrowersja miała
miejsce w niektórych stwierdzeniach
Nestoriusza, patriarchy
Konstantynopola, używającego
języka, przy którego pomocy dawał
do zrozumienia, że w Chrystusie
istnieją dwa podmioty: podmiot
Boski i podmiot ludzki, złączone
między sobą węzłem moralnym, ale



nie fizycznie. W tym
chrystologicznym błędzie miało
początek odrzucenie tytułu Matki
Boga, Theotokos, w odniesieniu do
Najświętszej Maryi Panny. Maryja
byłaby Matką Chrystusa, ale nie
Matką Boga. W obliczu tej herezji
Święty Cyryl Aleksandryjski i Sobór
Efeski w 431 roku przypomnieli, że
„«Człowieczeństwo Chrystusa nie ma
innego podmiotu niż Boska Osoba
Syna Bożego, który przyjął je i
uczynił swoim od chwili swego
poczęcia». Na tej podstawie Sobór
Efeski ogłosił w 431 roku, że Maryja
stała się prawdziwie Matką Bożą
przez ludzkie poczęcie Syna Bożego
w swoim łonie” (Katechizm, 466, por.
DS 250 i 251).

W jakiś czas później powstała
herezja monofizytów. Ta herezja ma
swoje początki w apolinaryzmie i w
złym rozumieniu doktryny i języka
Świętego Cyryla Aleksandryjskiego
przez Eutychesa, starca



archimandrytę z klasztoru w
Konstantynopolu. Eutyches twierdził
między innymi, że Chrystus jest
Osobą, która istnieje w jednej
naturze, ponieważ natura ludzka
została wchłonięta przez Boską. Ten
błąd został potępiony przez Papieża
Świętego Leona I Wielkiego w jego 
Tomus ad Flavianum (Liście
dogmatycznym)7, autentycznej perle
łacińskiej teologii oraz przez Sobór
Powszechny w Chalcedonie w 451
roku, obowiązkowy punkt
odniesienia dla chrystologii. Sobór
naucza w ten sposób: „uczymy
jednogłośnie wyznawać, że jest jeden
i ten sam Syn, nasz Pan Jezus
Chrystus, doskonały w Bóstwie i
doskonały w człowieczeństwie”8 i
dodaje, że jedność obu natur jest
„bez pomieszania, bez zamiany, bez
podziału i bez rozłączenia”9.

Doktryna chalcedońska została
potwierdzona i objaśniona przez II
Sobór Konstantynopolitański w 553



roku, który ofiaruje autentyczną
interpretację poprzedniego soboru.
Po wielokrotnym podkreślaniu
jedności Chrystusa10 stwierdza, że
jedność obu natur Chrystusa ma
miejsce według hipostazy11
przekraczając w ten sposób błędność
Cyrylowej formuły mówiącej o
jedności według „fisis”. Idąc za tym
tropem, II Sobór
Konstantynopolitański wskazał
również sens, w jakim należało
rozumieć znaną Cyrylową formułę
„jednej wcielonej natury Słowa
Bożego”12, które to zdanie Święty
Cyryl uważał za pochodzące od
Świętego Atanazego, podczas gdy w
rzeczywistości chodziło o
apolinarystyczne fałszerstwo.

W tych soborowych definicjach,
które miały na celu wyjaśnienie
niektórych konkretnych błędów, nie
zaś przedstawienie tajemnicy
Chrystusa w całości, Ojcowie
soborowi używali języka swoich



czasów. Tak jak Sobór Nicejski użył
terminu ‘współistotny’, Chalcedon
używa terminów jak ‘natura’, ‘osoba’,
‘hipostaza’, i tak dalej, zgodnie ze
zwyczajnym znaczeniem, jakie miały
w języku potocznym i w teologii owej
epoki. Nie oznacza to, jak twierdzili
niektórzy, że ewangeliczne
przesłanie uległo hellenizacji. W
rzeczywistości sztywno hellenizujący
okazywali się właśnie ci, którzy
proponowali heretyckie doktryny jak
Ariusz lub Nestoriusz, którzy nie
umieli zobaczyć ograniczeń, jakie
miał język filozoficzny ich czasów
wobec tajemnicy Boga i Chrystusa.

4. Najświętsze Człowieczeństwo
Jezusa Chrystusa

„W tajemniczym zjednoczeniu
Wcielenia «natura ludzka została
przyjęta, a nie odrzucona» (Gaudium
et spes, 22)” (Katechizm, 470). Dlatego
Kościół nauczał o „pełnej
rzeczywistości ludzkiej duszy



Chrystusa, z jej działaniami rozumu i
woli, oraz Jego ludzkiego ciała.
Równocześnie jednak za każdym
razem musiał przypominać, że
ludzka natura Chrystusa należy na
własność do Boskiej Osoby Syna
Bożego, który ją przyjął. Wszystko to,
kim On jest, i to, co czyni w niej,
pochodzi z „Jednego z Trójcy”. Syn
Boży udziela więc swojemu
człowieczeństwu swojego osobowego
sposobu istnienia w Trójcy. Zarówno
w swojej duszy, jak w swoim ciele
Chrystus wyraża więc po ludzku
Boskie życie Trójcy (por. J 14,
9-10)” (Katechizm, 470).

Ludzka dusza Chrystusa jest
obdarzona prawdziwą ludzką
wiedzą. Doktryna katolicka nauczała
tradycyjnie, że Chrystus jako
człowiek posiadał wiedzę nabytą,
wiedzę wlaną i wiedzę widzenia
uszczęśliwiającego, właściwą
błogosławionym w niebie. Wiedza
nabyta Chrystusa nie mogła być



sama z siebie nieograniczona:
„dlatego Syn Boży, stając się
człowiekiem, mógł wzrastać „w
mądrości, w latach i w łasce” (Łk 2,
52), a także zdobywać wiadomości o
tym, czego, będąc człowiekiem,
trzeba uczyć się w sposób
doświadczalny (por. Mk 6, 38; 8, 27; J
11, 34 i in.)” (Katechizm, 472).
Chrystus, na którym spoczywa pełnia
Ducha Świętego z Jego darami (por.
Iz 11, 1-3) posiadał również wiedzę
wlaną, to znaczy, ową wiedzę, której
nie nabywa się bezpośrednio pracą
rozumu, tylko która jest wlewana
bezpośrednio przez Boga w ludzki
rozum. Rzeczywiście „Syn ujawniał
także w swoim ludzkim poznaniu
Boską zdolność przenikania myśli
ukrytych w ludzkich sercach (por.
Mk 2, 8; J 2, 25; 6, 61)” (Katechizm,
473). Chrystus posiadał również
wiedzę właściwą błogosławionym:
„Na mocy zjednoczenia z Boską
mądrością w Osobie Słowa
Wcielonego ludzkie poznanie



Chrystusa w pełni uczestniczyło w
znajomości wiecznych zamysłów,
które przyszedł objawić (por. Mk 8,
31; 9, 31; 10, 33-34; 14, 18-20.
26-30)” (Katechizm, 474). Ze względu
na to wszystko powinno się
twierdzić, że Chrystus jako człowiek
jest nieomylny. Przyjęcie błędu w
Chrystusie byłoby przyjęciem błędu
w Słowie, jedynej osobie istniejącej w
Chrystusie. Jeśli chodzi o ewentualną
właściwie powiedzianą niewiedzę,
należy mieć na uwadze, że „Jezus
wprawdzie stwierdza, że nie zna tych
zamysłów (por. Mk 13, 32), ale w
innym miejscu wyjaśnia, że nie
otrzymał polecenia, by to objawić
(por. Dz 1, 7)” (Katechizm, 474).
Rozumie się, że Chrystus był po
ludzku świadomy tego, że jest
Słowem, i swojej zbawczej misji13. Z
drugiej strony teologia katolicka,
uważając, że Chrystus posiadał już
na ziemi bezpośrednie widzenie
Boga, zawsze negowała istnienie w
Chrystusie cnoty wiary14.



W obliczu herezji monoenergetów i
monoteletów, które w logicznej
ciągłości z poprzedzającym je
monofizytyzmem, twierdziły, że w
Chrystusie jest tylko jedno działanie
albo tylko jedna wola, Kościół wyznał
na III Soborze Powszechnym w
Konstantynopolu w 681 roku, że
„Chrystus posiada dwie wole i dwa
działania naturalne, Boskie i ludzkie,
nie przeciwstawne, ale
współdziałające. Słowo, które stało
się ciałem, chciało więc po ludzku –
w posłuszeństwie swemu Ojcu – tego
wszystkiego, co w sposób Boski
razem z Ojcem i Duchem Świętym
zdecydowało dla naszego zbawienia
(por. DS 556-559). Kościół uznaje, że
ludzka wola Chrystusa «idzie za Jego
wolą Bożą, nie sprzeciwiając się jej
ani nie opierając, ale raczej
podporządkowując się tej Boskiej i
wszechmocnej woli» (por. DS
556)” (Katechizm, 475). Chodzi o
fundamentalną kwestię, ponieważ
jest ona bezpośrednio związana z



istotą Chrystusa i z naszym
zbawieniem. Święty Maksym
Wyznawca wyróżniał się w tym
doktrynalnym wysiłku wyjaśnienia i
posługiwał się z wielką skutecznością
znanym ustępem modlitwy Jezusa w
Ogrójcu, w którym pojawia się
zgodność ludzkiej woli Chrystusa z
wolą Ojca (por. Mt 26, 39).

Konsekwencją dwoistości natur jest
również dwoistość działań. W
Chrystusie są dwa rodzaje działań –
Boskie, pochodzące z Jego Boskiej
natury, i ludzkie, pochodzące z
ludzkiej natury. Mówi się również o
działaniach teandrycznych, żeby
odnieść się do tych działań, w
których ludzkie działanie
funkcjonuje jako narzędzie Boskiego.
Jest to przypadek cudów
dokonywanych przez Chrystusa.

Realizm Wcielenia Słowa objawił się
również w ostatniej wielkiej
kontrowersji chrystologicznej z epoki



patrystycznej – w sporze o obrazy.
Zwyczaj przedstawiania Chrystusa
na freskach, ikonach,
płaskorzeźbach, i tak dalej, jest
bardzo starożytny i istnieją na to
świadectwa pochodzące
przynajmniej z drugiego wieku.
Kryzys ikonoklastyczny powstał w
Konstantynopolu w początkach
ósmego wieku i miał swoje źródło w
pewnej decyzji cesarza. Już wcześniej
byli teologowie, którzy na
przestrzeni wieków okazywali się
zwolennikami lub przeciwnikami
wykorzystywania obrazów, ale obie
tendencje współistniały pokojowo.
Ci, którzy się sprzeciwiali, zwykli byli
dodawać, że Bóg nie ma granic i w
związku z tym nie można zamykać
go liniami, kreskami, nie można go
ograniczać. Niemniej jednak, jak
wskazał Święty Jan Damasceński,
samo Wcielenie ograniczyło
nieograniczalne Słowo: „Ponieważ
Słowo stało się ciałem, przyjmując
prawdziwe człowieczeństwo, ciało



Chrystusa było ograniczone (por. DS
504). Na tej podstawie ludzkie oblicze
Jezusa może być
«przedstawiane» (por. Ga 3,
2)” (Katechizm, 476). Na II Soborze
Powszechnym w Nicei, w roku 787,
„Kościół uznał za dozwolone
ukazywanie go na świętych obrazach
(por. DS 600-603)” (Katechizm, 476).
W rzeczywistości „indywidualne
cechy ciała Chrystusa rzeczywiście
wyrażają Boską Osobę Syna Bożego.
Uczynił On swoimi rysy swojego
ludzkiego ciała do tego stopnia, że
namalowane na świętym obrazie
mogą być otaczane kultem, ponieważ
wierzący, który czci obraz, «czci
rzeczywistość, którą obraz
przedstawia»”15.

Dusza Chrystusa, będąc z istoty nie
Boską, tylko ludzką, została
udoskonalona jak dusze pozostałych
ludzi, poprzez łaskę habitualną,
która jest „darem habitualnym, stałą
i nadprzyrodzoną dyspozycją



udoskonalającą samą duszę, by
uzdolnić ją do życia z Bogiem i do
działania dla Jego
miłości” (Katechizm, 2000). Chrystus
jest święty, jak zapowiedział
Archanioł Gabriel Najświętszej Maryi
Pannie podczas Zwiastowania (Łk 1,
35). Człowieczeństwo Chrystusa jest
zasadniczo święte, jest ono źródłem i
paradygmatem świętości wszystkich
ludzi. Przez Wcielenie ludzka natura
Chrystusa została wywyższona do
największej jedności z Bóstwem – z
Osobą Słowa – do jakiej może być
wywyższone jakiekolwiek
stworzenie. Z punktu widzenia
człowieczeństwa Pana unia
hipostatyczna jest największym
darem, jaki kiedykolwiek można było
otrzymać, i zwykło się ją nazywać
łaską unii. Poprzez łaskę habitualną
dusza Chrystusa została ubóstwiona
przy pomocy tego przeobrażenia,
które wynosi naturę i działania
duszy aż do płaszczyzny życia
wewnętrznego Boga, dostarczając jej



nadprzyrodzonym działaniom
wrodzoności, której by w inny
sposób nie miała. Jego pełnia łaski
obejmuje również istnienie cnót
wlanych i darów Ducha Świętego. Z
tej pełni łaski Chrystusa
„wszyscyśmy otrzymali – łaskę po
łasce” (J 1, 16). Łaska i dary zostały
dane Chrystusowi nie tylko ze
względu na Jego godność Syna, ale
również ze względu na Jego misję
nowego Adama i Głowy Kościoła.
Dlatego mówi się o łasce zasadniczej
(gratia capitalis) w Chrystusie, która
nie jest łaską odmienną od osobistej
łaski Pana, tylko aspektem tej samej
łaski, który podkreśla jej uświęcające
działanie na członków Kościoła.
Kościół rzeczywiście „jest Ciałem
Chrystusa” (Katechizm, 805), Ciałem,
„którego Chrystus jest Głową: Kościół
żyje dzięki Niemu, w Nim i dla Niego;
Chrystus żyje z Kościołem i w
Kościele” (Katechizm, 807).



Serce Wcielonego Słowa. „Jezus w
czasie swego ziemskiego życia,
swojej agonii i swojej męki poznał i
umiłował nas wszystkich i każdego z
osobna oraz wydał się za każdego z
nas: «Syn Boży (…) umiłował mnie i
samego siebie wydał za mnie» (Ga 2,
20). Umiłował nas wszystkich
ludzkim sercem” (Katechizm, 478). Z
tego powodu Najświętsze Serce
Jezusa jest symbolem doskonałości
miłości, którą odwieczny Ojciec
miłuje nieustannie wszystkich ludzi
(por. ibidem).

José Antonio Riestra

Podstawowa bibliografia

Katechizm Kościoła Katolickiego,
422-483

Benedykt XVI-Józef Ratzinger, Jezus z
Nazaretu. Od Chrztu w Jordanie do
Przemienienia, wydawnictwo M,
Kraków 2007



Lektury zalecane

A. Amato, Jesús el Señor, BAC, Madryt
1998

F. Ocáriz – L. F. Mateo Seco – J. A.
Riestra, El misterio de Jesucristo, 3.
wyd. EUNSA, Pampeluna 2004

------------------------

1 II Sobór Watykański, konstytucja
dogmatyczna Lumen Gentium, 9.

2 I Sobór w Konstantynopolu, 
Symbolum, DS 150; por. II Sobór
Watykański, Lumen gentium, 55.

3 Międzynarodowa Komisja
Teologiczna, Wybrane zagadnienia z
chrystologii. Wnioski zatwierdzone in
forma specificaprzez
Międzynarodową Komisję
Teologiczną (1979), w: Od wiary do
teologii. Dokumenty
Międzynarodowej Komisji
Teologicznej 1969-1996, red. Ks.



Janusz Królikowski, Wydawnictwo
Księży Sercanów, Kraków 2000, s.
113.

4 Por. DS 151 i 157-158.

5 Por. Kongregacja Nauki Wiary,
deklaracja Mysterium Filii Dei, 21 II
1972 r., w: AAS 64(1972)237-241.

6 Por. DS 151 i 159.

7 Por. ibidem, 290-295.

8 Por. ibidem, 301; Katechizm, 467.

9 Por. idem.

10 Por. ibidem, 423.

11 Por. ibidem, 425.

12 Por. ibidem, 429.

13 Por. Międzynarodowa Komisja
Teologiczna, Świadomość, jaką Jezus
miał o Sobie samym i o swoim
posłaniu. Cztery propozycje z



komentarzem zatwierdzone in forma
specificaprzez Międzynarodową
Komisję Teologiczną (1985), w: Od
wiary do teologii. Op. cit., s. 237-250.

14 Por. Kongregacja Nauki Wiary, 
Notyfikacja w sprawie dzieł O. Jona
Sobrino SJ: „Jesucristo liberador.
Lectura histórico-teológica de Jesús de
Nazaret” (Madryt 1991) i „La fe en
Jesucristo. Ensayo desde las
víctimas” (San Salvador 1999), V, 26
XI 2006.

15 II Sobór Nicejski, DS 601.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/temat-8-jezus-chrystus-
prawdziwy-bog-i-prawdziwy-czowiek/

(21-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-8-jezus-chrystus-prawdziwy-bog-i-prawdziwy-czowiek/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-8-jezus-chrystus-prawdziwy-bog-i-prawdziwy-czowiek/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-8-jezus-chrystus-prawdziwy-bog-i-prawdziwy-czowiek/

	Temat 8. Jezus Chrystus, prawdziwy Bóg i prawdziwy Człowiek

