
opusdei.org

Temat 8. Bóg
powierza
człowiekowi
zdolność do
panowania nad
stworzeniem
materialnym. Praca.
Ekologia.

Bóg przyznaje człowiekowi
władzę nad światem i zleca mu
jej wykonywanie. Ochrona
środowiska jest obowiązkiem
moralnym ciążącym na każdej
jednostce i całej ludzkości.
Ekologia jest jedną z dziedzin,
w których dialog chrześcijan z



wyznawcami innych religii jest
szczególnie ważny dla
nawiązania współpracy.

13-12-2022

1. Panowanie nad stworzeniem

Według opisu w Księdze Rodzaju Bóg
stwarza mężczyznę i kobietę i
powołuje ich do udziału w realizacji
swojego planu stworzenia. To
powołanie przejawia się w tym, że
Bóg obdarza człowieka władzą nad
światem i nakazuje mu ją
sprawować.

Przekazanie tej misji wyraża się
szczególnie w trzech tekstach Księgi
Rodzaju:

„A wreszcie rzekł Bóg: «Uczyńmy
człowieka na Nasz obraz, podobnego
Nam. Niech panuje nad rybami
morskimi, nad ptactwem



podniebnym, nad bydłem, nad
ziemią i nad wszystkimi zwierzętami
pełzającymi po ziemi!»” (Rdz 1, 26).

„Po czym Bóg im błogosławił,
mówiąc do nich: «Bądźcie płodni i
rozmnażajcie się, abyście zaludnili
ziemię i uczynili ją sobie poddaną;
abyście panowali nad ptactwem
podniebnym, nad rybami morskimi i
nad wszystkimi zwierzętami
pełzającymi po ziemi»” (Rdz 1, 28).

„Pan Bóg wziął zatem człowieka i
umieścił go w ogrodzie Eden, aby
uprawiał go i doglądał” (Rdz 2, 15).

Bóg daje ludziom możliwość
dobrowolnego i rozumnego
uczestniczenia w doskonaleniu
harmonii stworzenia dla dobra
własnego i dobra innych[1]: czyni ich
swoimi współpracownikami.

Pierwotny plan Boży zakładał, że
człowiek, żyjąc w harmonii z Bogiem,
z innymi i ze światem[2], odnosił do



Stwórcy nie tylko siebie samego, ale i
cały wszechświat, tak aby stworzenie
oddawało Bogu chwałę za
pośrednictwem człowieka[3].

„Stworzenie zostało powołane do
istnienia ze względu na Szabat, a
więc kult i adorację Boga. Kult jest
wpisany w porządek stworzenia
(por. Rdz 1, 14)”[4].

Panowanie, które rozciąga się na cały
świat widzialny, wszystkie zasoby
ziemskie, i które człowiek może
odkryć dzięki swojej działalności[5],
jest powierzone wszystkim ludziom i
narodom. Można z tego wyciągnąć
następujące wnioski:

a) Całkowite prawo własności ziemi
należy do Boga: „Do Pana należy
ziemia i to, co ją napełnia, świat i
jego mieszkańcy” (Ps 24,1)[6].
Człowiek powinien postrzegać siebie
jedynie jako zarządcę dóbr.



b) Natura nie jest czymś, co nie ma
właściciela, ale jest dziedzictwem
ludzkości. Dlatego korzystanie z niej
musi być z korzyścią dla
wszystkich[7].

c) Człowiek „powinien uważać rzeczy
zewnętrzne, które posiada, nie tylko
za własne, ale za wspólne w tym
znaczeniu, by nie tylko jemu, ale i
innym przynosiły pożytek”[8].

2. Obraz Boga w człowieku,
fundament panowania

Człowiek, w swoim cielesnym
wymiarze, spokrewniony jest z
innymi istotami żywymi. Ale w
wymiarze duchowym łączy go
prawdziwe pokrewieństwo z Bogiem,
bo jest stworzony na Jego obraz i
podobieństwo, i ma obiecaną
nieśmiertelność.

Obraz Boga w człowieku jest
podstawą jego władzy nad
stworzeniem:



„Człowiek jest obrazem Boga między
innymi dzięki nakazowi
otrzymanemu od swojego Stwórcy,
by czynił sobie ziemię poddaną, by
panował nad nią. W wypełnianiu
tego polecenia człowiek, każda istota
ludzka, odzwierciedla działanie
samego Stwórcy wszechświata”[9].

Kondycja człowieka jako obrazu
Boga wskazuje mu również na czym
ma polegać sprawowanie jego
panowania: na podporządkowaniu
posiadania, panowania i użycia
podobieństwu człowieka do Boga
oraz jego powołaniu do
nieśmiertelności[10].

„Zadaniem tym jest niewątpliwie
panowanie nad stworzeniami,
«uprawianie ogrodu»; ma tu być
wypełniane w ramach posłuszeństwa
prawu Bożemu, a zatem w szacunku
dla otrzymanego «obrazu», będącego
wyraźną podstawą władzy



panowania, przyznano mu dla jego
udoskonalenia”[11].

Jako obraz Boga, człowiek ma udział
w Jego Mądrości i Jego
Zwierzchnictwie nad światem[12]. I
właśnie z tego powodu musi zwracać
się do ziemi z takim samym
podejściem jak Stwórca, który jest nie
tylko wszechmocą, ale i miłującą
Opatrznością. W związku z tym
człowiek powinien panować nad
ziemią „w świętości i
sprawiedliwości (...) w prawości
serca” (Mdr 9, 3), mądrze i z
miłością[13], „jako rozumny i
szlachetny «pan» i «stróż», a nie jako
bezwzględny «eksploatator»”[14]. W
ten sposób poprzez człowieka
widzialna i skuteczna staje się Boża
opatrzność nad światem.

Człowiek otrzymuje misję dla świata,
aby go udoskonalać, a nie niszczyć;
aby przekształcać go nie w chaos,
„ale w piękne mieszkanie, w którym



wszystko jest szanowane”[15]. Ta moc
nadana człowiekowi nie oznacza
władzy absolutnej, która należy tylko
do Boga, ani tym bardziej władzy
despotycznej, aby „używać i
nadużywać” lub rozporządzać
rzeczami według własnego uznania.
[16].

„Z pewnością Bóg dał człowiekowi
zadanie «panowania» nad
stworzeniem i «uprawiania ogrodu»
świata. Jednakże człowiek winien
wypełniać to zadanie szanując obraz
Boga, którym został naznaczony, a
więc rozumnie i z miłością. Znaczy
to, że musi poczuwać się do
odpowiedzialności za dary, które
otrzymał i wciąż otrzymuje od
Boga”[17].

Pełnienie funkcji panowania nad
światem znajduje adekwatny wyraz
w pojęciu służby[18]. Człowiek
otrzymuje dar natury widzialnej po



to, by nią zarządzać ku doskonałości
własnej i bliźnich[19].

3. Praca w planie Bożym

Przekazanie świata, by uprawiać i
dbać o ziemię, realizuje się poprzez
pracę. Praca nie jest więc narzucona
człowiekowi jako konsekwencja
grzechu pierworodnego, ale jest od
początku częścią Bożego planu:

„Od początku swego istnienia — nie
jest to moim wymysłem — człowiek
musiał pracować. Wystarczy
otworzyć pierwsze strony Pisma
świętego. Możemy tam przeczytać, że
zanim grzech przyszedł na świat, a w
jego następstwie śmierć, wszelkie
cierpienia i nędza (por. Rz 5,12), Bóg
ulepił Adama z ziemskiej gliny i
stworzył dla niego i jego potomstwa
ten piękny świat, ut operaretur et
custodiret illum (Rdz 2,15) — aby go
uprawiał i doglądał.



Musimy być świadomi, że praca jest
wspaniałą rzeczywistością i jest ona
dla nas nieuchronnyn prawem,
któremu w taki czy inny sposób
wszyscy jesteśmy poddani,
jakkolwiek niektórzy chcieliby się
spod tego wyłamać. Zapamiętajcie to
sobie: obowiązek pracy nie jest
następstwem grzechu
pierworodnego, ani też nie jest
wynalazkiem czasów współczesnych.
Praca jest niezbędnym środkiem,
który Bóg powierza nam na ziemi.
Ma ona wypełnić nasze dni i uczynić
z nas uczestników stwórczej mocy
Boga tak, byśmy mogli zapewnić
sobie byt i równocześnie zbierać plon
na życie wieczne (J 4,36), gdyż 
człowiek rodzi się by pracować, jak
ptak — by unieść się w górę (Jk
5,7)”[20].

Kiedy człowiek, „pracą rąk swoich
lub przy pomocy umiejętności
technicznych uprawia ziemię, aby
przynosiła plony i stawała się



godnym mieszkaniem dla całej
rodziny ludzkiej”[21], to zapewniając
byt sobie i swojej rodzinie, służy
jednocześnie społeczeństwu;
współpracuje osobiście z Bogiem w
rozwijaniu i dopełnianiu Jego dzieła,
przyczynia się do wypełnienia się w
historii zamysłu Bożego, i w ten
sposób doskonali także samego
siebie[22].

Wymiar społeczny człowieka
sprawia, że jesteśmy ze sobą ściśle
powiązani i potrzebujemy siebie
nawzajem. W pewnym sensie jest to
przejaw bycia obrazem Boga,
wspólnota ludzi, którzy wymieniają
między sobą najwyższe dobro.
Podobnie poprzez pracę i służbę
człowiek uobecnia Bożą troskę o
każdego człowieka i otrzymuje w ten
sam sposób Bożą troskę poprzez
pracę i służbę innych.

4. Ekologia. Panowanie człowieka a
wartość przyrody



Termin „ekologia” (z greckiego oikía:
dom) odnosi się przede wszystkim do
relacji człowieka z przyrodą.

W ostatnich dziesięcioleciach
nauczanie Kościoła w kwestii
ekologicznej było bardzo bogate[23].
Nie wdając się w konkretne
rozwiązania, które nie leżą w
zakresie jego kompetencji,
przedstawia istotne kierunki, które
stanowią nieodzowny przewodnik
dla relacji osoby ludzkiej ze światem.

Przyroda w służbie osoby ludzkiej

Środowisko naturalne ma wartość
obiektywną, ale nie absolutną. Dar
ziemi został dany człowiekowi po to,
aby służyła ona człowiekowi i
zjednoczona z nim oddawała chwałę
Bogu.

W ten sposób natura uczestniczy w
powołaniu do służby, które posiada
również człowiek[24].



„Każda forma życia musi być
szanowana, otoczona opieką i
prawdziwie kochana jako dzieło tego
samego Pana Boga, który stworzył
wszystko, co «dobre». Ale to właśnie
szczególna wartość życia ludzkiego
podpowiada nam, a wręcz
zobowiązuje nas do uważnego
przyjrzenia się sposobowi, w jaki
używamy innych stworzonych
gatunków”[25].

Dlatego, aby chronić przyrodę,
„problemem decydującym – mówi
Benedykt XVI - jest całościowa
postawa moralna społeczeństwa. Jeśli
nie szanuje się prawa do życia i do
naturalnej śmierci, jeśli sztucznym
czyni się poczęcie, ciążę i narodziny
człowieka, jeśli poświęca się ludzkie
embriony w celach badawczych, to w
powszechnej świadomości w końcu
gubi się pojęcie ekologii człowieka, a
wraz z nim pojęcie ekologii
środowiska. Jest czymś sprzecznym
domaganie się od nowych pokoleń



poszanowania środowiska
naturalnego, kiedy wychowanie i
ustawodawstwo nie pomagają im
szanować samych siebie”[26].

Życie pozostałych istot żywych ma
również wielką wartość, ale nie jest
to wartość przeciwstawna do
wartości życia osoby ludzkiej;
przeciwnie, wartość życia zwierząt i
roślin nabiera pełnego znaczenia,
jeśli jest umieszczona w relacji do
życia osoby ludzkiej. Franciszek
zwraca uwagę na oczywistą
niespójność przeciwstawiania sobie
tych dwóch wartości:

„Niekiedy dostrzegamy obsesję na tle
odmawiania osobie ludzkiej
wszelkiej wyższości i prowadzona
jest walka o inne gatunki, ale nie
podejmujemy takiej samej walki, by
bronić równej godności istot
ludzkich”[27]. „Warunkiem
autentyczności poczucia
wewnętrznego zjednoczenia z



innymi bytami natury jest
równoczesna czułość, współczucie i
troska o człowieka”[28].

Szacunek do natury

„Ale interwencja ludzka nie ma
charakteru stwórczego; oddziałuje
ona na przyrodę materialną, której
początek sięga również Boga
Stwórcy, a której człowiek został
ustanowiony rozumnym i
szlachetnym stróżem”[29].

Natura nie jest dziełem człowieka,
lecz Boga; jej wartością nie jest to, co
człowiek chce jej nadać, stając się jej
miarą; jest na jego służbie, ale nie na
służbie jego kaprysów, lecz na
służbie jego doskonalenia się jako
osoby; ma swój własny kształt i
przeznaczenie uprzednio
wyznaczone jej przez Boga[30].

Oznacza to, że ludzkie działanie na
świecie „nie może korzystać z
przyrody wbrew własnemu dobru,



dobru bliźnich i dobru przyszłych
pokoleń. Dlatego też koncepcja i
praktyka rozwoju ma wymiar
moralny, który musi być
respektowany niezależnie od
sytuacji”[31].

Dlatego prawem, które musi
regulować stosunek człowieka do
świata, nie jest prawo użyteczności,
które ustanawia rozum kierujący się
wyłącznie celami ekonomicznymi,
traktujący przyrodę jedynie jako
dostępny zasób.

Potrzeba nawrócenia i troski o
przyrodę

Kształtowanie postawy 
odpowiedzialności ekologicznej, czyli
odpowiedzialności wobec siebie,
wobec innych i wobec środowiska,
musi więc mieć za pierwszy cel
nawrócenie, wewnętrzną przemianę
jednostki[32].



Papież Franciszek ubolewa, że
„niektórzy zaangażowani
chrześcijanie i ludzie modlitwy pod
pretekstem realizmu i pragmatyzmu
często drwią z troski o środowisko
naturalne. Inni są bierni, niechętnie
zmieniają swoje przyzwyczajenia i
stają się niespójni wewnętrznie.
Brakuje im zatem nawrócenia
ekologicznego, które wiąże się z
rozwijaniem wszystkich
konsekwencji ich spotkania z
Jezusem w relacjach z otaczającym
ich światem. Życie powołaniem, by
być obrońcami dzieła Bożego, jest
istotną częścią życia uczciwego, nie
zaś czymś opcjonalnym, ani też
drugorzędnym elementem
doświadczenia chrześcijańskiego”[33].

Pociąga to za sobą nowy sposób
postępowania w stosunku do innych
i do przyrody, przezwyciężenie
postaw i stylów życia napędzanych
egoizmem, które są przyczyną
wyczerpywania się zasobów



naturalnych[34]. Ochrona środowiska
będzie traktowana jako obowiązek
moralny spoczywający na każdej
jednostce i na całej ludzkości. Będzie
ona postrzegana nie tylko jako
przejaw troski o przyrodę, ale także
jako odpowiedzialność każdego
człowieka za dobro wspólne i Boży
projekt[35].

Obowiązek udziału w dbaniu o
zdrowie środowiska dotyczy
wszystkich ludzi. „Tym bardziej więc
ci, którzy wierzą w Boga Stwórcę, a
więc są przekonani o istnieniu w
świecie ściśle określonego i celowego
porządku, powinni zająć się
odpowiedzialnie tym problemem.
Wśród nich zwłaszcza chrześcijanie
traktują swoją odpowiedzialność
jako ład wewnątrz stworzenia i
swoje obowiązki względem natury i
Stwórcy jako element swojej
wiary”[36].



W perspektywie relacji człowieka ze
światem, chrześcijanie winni odegrać
szczególną rolę w przekazywaniu
wartości moralnych i
wychowywaniu w świadomości
ekologicznej[37].

Właśnie ze względu na swój globalny
charakter ekologia jest jedną z
dziedzin, w których dialog
chrześcijan z wyznawcami innych
religii jest szczególnie ważny dla
nawiązania lojalnej i uczciwej
współpracy[38].

Bibliografia podstawowa

—Sobór Watykański II, Lumen
Gentium, 21-XI-1964, nr. 36, 41 i 48; 
Gaudium et spes, 7-XII-1965, nr. 34,
36, 37, 57 i 69.



—Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr. 279-314; 337-349; 2415-2418.

— Papieska Rada ds. Sprawiedliwości
i Pokoju, Kompendium Nauki
Społecznej Kościoła, Watykan, 2005,
nn. 451-487.

Bibliografia polecana

—Franciszek, Laudato si’, 24-V-2015.

—Benedykt XVI, Caritas in veritate,
29-VI-2009.

—Św. Jan Paweł II, Centesimus annus,
30-XII-1991, nn. 37, 38, 40 i 52; 
Sollicitudo rei sociales, 30-XII-1987,
nn. 26, 29, 30, 34 i 48; Redemptor
hominis, 4-III.-1979, nn. 8, 15 i 16; 
Orędzie na Światowy Dzień Pokoju
1990 roku, 8-XII-1989.

—Św. Josemaría Escrivá, Praca Boga,
w Przyjaciele Boga, nn. 55-72.



—Tomás Trigo, Troszczyć się o
Stworzenie. Studium Encykliki
“Laudato si’”.

[1] Por. Katechizm Kościoła
Katolickiego, nr. 307.

[2] Por. Św. Jan Paweł II, Audiencja
generalna 17-I-2001, nr. 1.

[3] Por. Gaudium et spes, nr. 34.
«Stworzenie... wraz z człowiekiem
jest wezwane do wychwalania Boga
(por. Ps 148 i 96)» (Św. Jan Paweł II, 
Orędzie 8-XII-1989, nr. 16).
Uwielbienie, jakie przyroda oddaje
Stwórcy, jest wspaniale wyrażone w
Pieśni trzech młodzieńców (Dn 3,
52-90).

[4] Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr. 347.

[5] Por. Św. Jan Paweł II, Evangelium
vitae, 25-III-1995, nr. 42.



[6] Zobacz też Joz 22, 19; Oz 9, 3; Ps 85,
2; Jr 16, 18; Ez 36, 5.

[7] Por. Św. Paweł VI, Orędzie 1-
VI-1972.

[8] Gaudium et Spes, nr. 69. Por.
Katechizm Kościoła Katolickiego, nr.
2402-2404. „Środowisko jest dobrem
publicznym, mieniem całej ludzkości
i wszyscy są za nie odpowiedzialni.
Ten, kto posiada jego część, ma ją
jedynie po to, aby zarządzać nią dla
dobra wszystkich. Jeśli tego nie
czynimy, to bierzemy na swe
sumienie ciężar zaprzeczenia
istnieniu innych” (Franciszek, 
Laudato si’, 24-V-2015, nr. 95).

[9] Św. Jan Paweł II, Laborem exercens,
14-IX-1981, nr. 4.

[10] Por. Św. Jan Paweł II, Sollicitudo
rei socialis, 30-XII-1987, nr. 29.

[11] Sollicitudo rei socialis, nr. 30.



[12] Por. Evangelium vitae, nr. 42.

[13] Por. Św. Jan Paweł II, Orędzie 8-
XII-1989, nr. 3.

[14] Św. Jan Paweł II, Redemptor
hominis, 4-III-1979, nr. 15.

[15] Św. Paweł VI, Orędzie 1-VI-1972.

[16] Por. Sollicitudo rei socialis, nr. 34; 
Katechizm Kościoła Katolickiego, nr.
2415.

[17] Św. Jan Paweł II, Christifideles
laici, 30-X-1988, nr. 43.

[18] Por. Św. Jan Paweł II, Audiencja
generalna 17-I-2001, nr. 1-2.

[19] Por. Sollicitudo rei socialis, nr. 30;
L[audato] S[i], nr. 68.

[20] Św. Josemaría Escrivá, Przyjaciele
Boga, Rialp, Madrid 2002, nr. 57; 
por.Gaudium et Spes, nr. 34.

[21] Gaudium et Spes, nr. 57.



[22] Por. Gaudium et Spes, nr. 34 i 57.

[23] W jedności z nauczaniem Pawła
VI, Jana Pawła II i Benedykta XVI
wyróżnia się wspomniana już
encyklika Franciszka Laudato si',
która swoim szerokim wpływem - nie
tylko w sferze katolickiej - obudziła
na całym świecie ciekawe inicjatywy
na rzecz troski o osobę ludzką i
środowisko naturalne.

[24] „Współzależność stworzeń jest
chciana przez Boga (…). Istnieją one
tylko we wzajemnej zależności od
siebie, by uzupełniać się, służąc
jedne drugim” (Katechizm Kościoła
Katolickiego, nr. 340).

[25] Św. Jan Paweł II, Wystąpienie 18
maja 1990, pkt 4. Por. także św. Jan
Paweł II, Deklaracja wenecka, 10
czerwca 2002, które potwierdza, że
„poszanowanie stworzenia wynika z
szacunku dla życia ludzkiego i
ludzkiej godności”.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1990/may/documents/hf-jp-ii_spe_19900518_acc-scienze.html


[26] Benedykt XVI, Caritas in veritate,
29-VI-2009, nr. 51.

[27] Laudato si’, nr. 90.

[28] Laudato si’, nr. 91.

[29] Kongregacja Nauki Wiary,
Instrukcja Libertatis conscientia, 22-
III-1986, n. 34.

[30] Por. Sollicitudo rei socialis, nr. 34;
Św. Jan Paweł II, Orędzie 8-XII-1989;
Św. Jan Paweł II, Centesimus annus, 1-
V-1991, nr. 37.

[31] Św. Jan Paweł II, Inwokacja 18-
V-1990, nr. 4. Źródłem reakcji
moralnej na skutki naszych działań
na innych i na środowisko naturalne
jest, mówi Franciszek, „zasadnicza
postawa autotranscendencji,
przełamująca izolację i
autoreferencyjność” (Laudato si’, n.
208).



[32] Św. Jan Paweł II, Orędzie 8-
XII-1989, nr. 13.

[33] Laudato si’, nr. 217.

[34] Por. Św. Jan Paweł II, Ecclesia in
America, 22.I.1999, nr. 25.

[35] Por. Św. Jan Paweł II, Wystąpienie
18-V-1990, nr. 4. Istnieje wiele
odwołań Magisterium do moralnej
odpowiedzialności człowieka w
odniesieniu do ekologii: por., m.in.,
Centesimus annus, nr. 40; Evangelium
vitae, nr. 42; Św. Jan Paweł II, 
Ecclesia in America, nr. 25;
Wystąpienie 18-VIII-1985, nr. 2;
Orędzie 8-XII-1989, nr. 15.

[36] Św. Jan Paweł II, Orędzie 8-
XII-1989, nr. 15: cytowane w Laudato
si’, nr. 64.

[37] Deklaracja wenecka.

[38] Por. Św. Jan Paweł II, Fides et
ratio, 14-IX-1998, nr. 104; Św. Jan



Paweł II, Orędzie 8-XII-1989, nr. 15; 
Laudato si’, nr. 7.

Tomás Trigo

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/temat-8-bog-powierza-
czlowiekowi-zdolnosc-do-panowania-
nad-stworzeniem-materialnym-praca-

ekologia/ (08-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-8-bog-powierza-czlowiekowi-zdolnosc-do-panowania-nad-stworzeniem-materialnym-praca-ekologia/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-8-bog-powierza-czlowiekowi-zdolnosc-do-panowania-nad-stworzeniem-materialnym-praca-ekologia/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-8-bog-powierza-czlowiekowi-zdolnosc-do-panowania-nad-stworzeniem-materialnym-praca-ekologia/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-8-bog-powierza-czlowiekowi-zdolnosc-do-panowania-nad-stworzeniem-materialnym-praca-ekologia/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-8-bog-powierza-czlowiekowi-zdolnosc-do-panowania-nad-stworzeniem-materialnym-praca-ekologia/

	Temat 8. Bóg powierza człowiekowi zdolność do panowania nad stworzeniem materialnym. Praca. Ekologia.

